Transmission des asanas et pratique somatique,

aux frontiéres d’un corps animal

Au croisement de deux pratiques somatiques, I’'une issue des traditions millénaires de 1’Inde
et I’autre fondée aux FEtats-Unis en 1973, nous avons expérimenté les modalités d’un devenir
animal. Ce devenir est a la fois esprit et corps. Il est d’une temporalité différente que celle du temps
chronologique de nos calendriers. Il se génére au présent de son actualisation et porte en lui, dans
son éclosion, a la fois la mémoire d’une sagesse ancienne et les vecteurs d’une incursion dans le
devenir. Par la pulsation rythmique qui le déroule, le passé embrasse 1’avenir et s’y verse.

Maintenant, a chaque instant, tout change. Une forme éclot, une forme se dissout.

Yoga

La premicre de ces deux pratiques est le yoga. Elle s’est transmise verbalement depuis
environ quatre mille ans. On en trouve des traces il y a plusicurs millénaires, dans les Vedas', les
quatre livres au fondement des philosophies de 1’Inde. Le yoga tel que nous le connaissons
aujourd’hui est basé en Inde sur le samkhya, 1’un des six points de vue doctrinaux de I’hindouisme
(darsanas). Le samkhya est fondé sur 1’opposition de deux principes, 1’esprit et la matiére, ou
encore le non-manifesté et le manifesté : purusa et prakriti. En termes philosophiques, on pourrait y
voir une analogie avec le virtuel et I’actuel, les deux modalités du réel que définit Bergson.?
Prakriti a trois modalités de manifestation qui s’interpénétrent et s’équilibrent dans le meilleur des

cas : sattva, rajas, tamas, autrement dit, la lumiére, le mouvement et ’inertie. Nous retrouvons

T Excepté le mot « yoga », tous les mots d’origine sanscrite qui sont cités sont mis en italique et retranscrits avec les
signes diacritiques.

2 Henri Bergson, Matiére et Mémoire, Quadrige, Paris, 1939.


http://en.wikipedia.org/wiki/Purusha

¢galement ces deux podles dans le terme hatha de
hatha yoga.> D’un c6té Ha, le ciel, le principe de
dilatation, la chaleur, de 1’autre, tha, la terre, un
principe de condensation qui émane de Sakti (Shakti).
Sakti est I’énergie de la manifestation, la force
motrice. Elle est I’épouse de Siva (Shiva), dont le nom
vient de shi, sommeil, celui qui dort. Nous retrouvons
les notions de virtuel et d’actuel sous une autre forme.
Leur union, a la base du tantra, est unité, voluptg,
c’est la réalité méme. Leur séparation est une fiction,
une abstraction comme I’est celle du corps et de
Iesprit. Shiva est virtuel jusqu’a ce qu’il s’unisse a
Shakti, la puissance du monde manifesté. Sakti est
parfois représentée sous la forme du serpent Kundalint

qui loge a la base du sacrum, enroulé¢ dans Miladhara.

Fig. 1 : Ardhanri$vara, aquarelle, Rabi Elle s’unit a son époux au sommet du crane dans
Behera. Source: http://www.exoticindia.com  Sahasrara, le lotus aux mille pétales. Ce symbole
tantrique nous enseigne que la réalisation du yoga ne
peut se faire qu’au sein de la matiére, car c’est de la
boue que le lotus est issu, c’est en elle qu’il prend
racine. L’union de la conscience (Siva) et de 1’énergie
motrice de transformation (Sakti) engendre I’univers
dans une danse extatique. Cette union, c’est le yoga,
union du ciel et de la terre par I’intermédiaire du
mouvement du souffle, union de la conscience
individuelle a celle du monde et, dans le cas du fantra,
union du masculin et du féminin. Leur danse est celle
d’Ardhanarisvara (fig. 1), synthése des énergies
masculines et féminines de purusa et prakriti. C’est

une énergie androgyne originelle qui est a la naissance

de toutes choses. Les dieux sont souvent représentés

avec des animaux qui sont leurs véhicules, les

vahanas. Siva est aux cotés de son Taureau Nandi et

Fig. 2 : Nandikeshvara, auteur inconnu.

Source: http://www.britishmuseum.org Sakti/Parvati aux cotés de son lion ou de son tigre. Ces

animaux symbolisent des divinités qu’ils représentent,

mais ils symbolisent également les forces intérieures

3 Roger Clerc, Yoga de 'énergie, Le courrier du livre, Paris, 1976.


http://www.exoticindia.com/product/PF36
http://en.wikipedia.org/wiki/Purusha
http://www.exoticindia.com/product/PF36
http://www.exoticindia.com/product/PF36
http://www.exoticindia.com/product/PF36

qui les animent. Ils ont la capacit¢ de doubler la
puissance des dieux auxquels ils sont associés. Ils sont
donc a la fois leur véhicule externe et leur puissance
intérieure. On les représente parfois mi-humains, mi-
animaux. Nandi, par exemple, était a 1’origine un dieu :
Nandikeshvara, (fig. 2). Cétait le dieu de la joie, de la
musique et de la danse. Son nom est ses fonctions ont été
transférées & ’un des avatars de Siva, Nataraja, le
danseur cosmique maitre de la danse, (fig.3). Lorsque
Nataraja danse, il frappe rythmiquement son dhamaru
(tambourin) en émettant le son primordial. Il fait vibrer
Sakti et prana (le souffle, la vibration) et il fait ainsi
naitre le monde et les ¢léments. C’est une danse de la

création et la destruction permanentes, c’est a dire du

vivant. Il est auréolé des flammes de la danse de la

Fig. 3 : Nataraja, Kalamkari, Andhra Pradesh

S matiere Prakriti. Mais en Nataraja, ¢’est Ardhanarisvara
Source: http://www.exoticindia.com

qui danse sous sa forme masculine, et lorsque la danse
rythmique devient trop violente, c’est Sakti sa forme
(‘ féminine plus douce qui prend le relais et danse. Cette
alliance du flux et du rythme est symbolisée par les
deux pendants d’oreille du Nataraja, ’'un féminin,
I’autre masculin. Nataraja impulse au cosmos une
pulsation rythmique qui se répercute dans nos devenirs-

animaux.

Les textes a la base du yoga sont les Yoga-siitras de

Patarijali* Ce traité date environ du 2e siécle. On ne

sait rien sur Patanjali lui-méme si ce n’est qu’il est
représenté soit sous la forme d’un vieux sage, soit sous

la forme d’un avatar du dieu serpent Ananta, a sept ou

mille tétes, (fig. 4). Ananta signifie éternité, infini. C’est

sur lui qu’aime a se reposer Visnu apres la dissolution de

J I’univers avant que Brahma en recrée un autre.

Patanjali est figuré comme étant mi-homme, mi-

Fig. 4 : Patanjali, aquarelle,
Source: http://www.exoticindia.com

serpent. La légende dit qu’il enseignait a ses éleves

4 Vyasa, Bhoja, Vacaspari Misra, Les Yoga-Sutras de Patanjali a la lumiére des premiers commentaires indiens,
traduction et commentaires Eric Sablé, Editions Dervy, Paris, 2007.


http://www.exoticindia.com/product/PF36
http://www.exoticindia.com/product/PF36
http://www.exoticindia.com/product/PF36
http://www.exoticindia.com/product/PF36

derriere un rideau pour les protéger, ses mille tétes propulsant du feu a la moindre de ses paroles.
Un jour, un disciple tira le rideau et tous furent réduits en cendre ; tous sauf un mauvais disciple qui
s’était éclipsé. C’est donc de lui que nous tenons I’enseignement de Patafijali. Son yoga se nomme
astanga yoga. Il est bas¢ sur une éthique comprenant deux éléments, yama et niyama. Yama, c’est
I’attention portée aux autres, la non-violence, le respect de toute forme de vie, la non possession
d’autrui. Niyama, c’est I’attention portée a soi-méme, le soin et la stratégie appliquée afin de
parvenir a une égalité d’ame pour accueillir la vibration originelle. Le yoga est basé sur le principe
universel de prana. Le prana est une réalité a la fois spirituelle et matérielle qu’on peut traduire par
énergie, vibration ou encore par souffle ou vie. C’est 1’énergie vitale universelle ou le souffle vital.
C’est en maitrisant ce principe que 1’on peut accéder a une communication entre tous les étres
vivants. Cette maitrise est nécessaire pour réaliser I’union du yoga, relier la terre au ciel par
I’intermédiaire du souffle. Dans les Yoga-siitras, 1’objectif a atteindre est le samadhi, état d’union
avec la vie et sa fluctuation permanente. Il faut accepter que tout change et se transforme et s’unir a
la vibration qui n’a pas de forme. Une fois cette étape accomplie, on accéde a une premiere forme
de samddhi ou la conscience est alors tournée vers 1’extérieur et fusionne avec l’objet de la
méditation. Elle n’est pas encore dégagée de 1’'usage des mots, de leur sens, et de la connaissance.
La connaissance ainsi obtenue (sam-yama) différe radicalement de celle que 1’on acquiert par
I’étude des textes, car elle touche directement I’essence du réel. Elle engendre un état d’accueil et
de réceptivité parfaite (samasthitih). Cet état peut s’apparenter a un devenir transparent, un cristal
dans lequel se refléte le monde. Les formes mentales s’étant dissoutes, on accede a un espace sans
forme. C’est ce que nous apprend le sitra 1.45 : « Plus subtil que la forme-pensée la plus subtile,
I’espace sans forme ».> Cela ouvre un accés a une pure conscience, une seconde forme de samadhi
(nirbija). Le siitra 2.25 apporte un éclairage sur cette étape : « Lorsque la non connaissance du réel
disparait, disparait aussi 1’identification du spectateur au spectacle, alors le spectacle n’a plus
d’existence. C’est la libération du spectateur ». En cheminant sur cette voie, nous nous sommes
engagés dans la troisiéme branche de I’ astanga yoga de Patanjali. Aprés Yama et Niyama viennent
les Asanas. Les Asanas sont les postures. Celles que nous pratiquons sont issues du Vinyasa yoga’ et
I’ Ashtanga® yoga, un yoga dynamique a ne pas confondre avec I’ astanga yoga de Pataiijali. Dans cette
pratique le souffle est synchronisé aux postures qui s’enchainent aux rythmes des inspirations et

expirations.

En ce qui concerne le travail somatique li¢ a 1’animal, nous nous sommes focalisés plus

spécifiquement sur la salutation au soleil : Siirya Namaskara, (Fig.5). Elle commence par tadasana,

5 Jean, Bouchart d’Orval, Patanjali et les yogas siitras, Les Editions du Relié, Gordes, 2005, p.101.
6 Yoga-Sutras, traduction et commentaires Francoise Mazet, Albin Michel, Paris, 1991, p.91.
7 Gérard Arnaud, Vinyasa Yoga, Chiron, Paris 2006.

8 Ashtanga est retranscrit avec I’orthographe courante que 1’on trouve en occident. Ainsi nous le différencions ici de I’
astanga yoga de Patafijali


http://www.google.fr/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CDMQFjAA&url=http%3A%2F%2Fen.wikipedia.org%2Fwiki%2FNirb%25C4%25ABja&ei=yNkuUqPaDfOZ0AXomoCYCA&usg=AFQjCNEz24WCtG7PldJCI2s7H_gxigtAgg&sig2=t3MULqWmqxI1yIAeO5_bOw&bvm=bv.51773540,d.d2k
http://www.google.fr/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CDQQFjAA&url=http%3A%2F%2Fen.wikipedia.org%2Fwiki%2FViny%25C4%2581sa&ei=ZdsuUsXbIcON0AW5yYH4Bg&usg=AFQjCNHRre5mim8EiT6NJKdrO6kFKylWGw&sig2=PjGf_YaZb9GqQpZpO6SipA&bvm=bv.51773540,d.d2k

fﬁ? ) .....

Fig. 5 : Stirya Namaskara. En rouge est entouré adho muka svanasana.

la montagne, ce qui nous permet d’établir des le départ la relation terre/ciel par I’intermédiaire du
souffle et d’accueillir cette vibration avec I’énergie du coeur. La posture qui nous sert d’échangeur
en quelque sorte, de porte d’entrée vers 1’animal, est adho muka svandsana, le chien la téte en bas.
En ce qui nous concerne, c’est la seule que nous nommons véritablement a voix haute, le nom des
autres postures est généralement tu. Mais les noms, qu’ils soient prononcés ou tus, ont une vibration
qui accompagne la pratique. La forme des postures est essentielle en yoga en tant qu'elle est
dépositaire de cette vibration. Elle est un archétype qui cristallise un instant du flux continu, un
point de convergence. Un trés grand nombre d’dsanas porte le nom d’un animal. Certains ont été
nommés a partir de [’observation d’animaux sauvages qui les exécutaient spontanément pour
s’étirer. C’est ainsi que furent remarquées les torsions de la colonne vertébrale dans des positions de
repos. Ces postures instinctives procurent de grands bénéfices naturels. Les termes animaux
attribués aux postures sont également une facon de nommer la connexion a ces étres avec lesquels
nous partageons le monde. On trouve des noms de postures tels que le cobra, le chat, le lievre,
’aigle, le paon, le 1ézard, le dauphin, la grenouille, le poisson... Mais la transmission des asanas
n'est pas seulement celle d'une forme ou d'une succession de formes en relation avec un continuum
de mouvement. C'est la pratique du déploiement d'une conscience méditative. La forme de I’ @sanas
est un catalyseur pour y parvenir au samadhi. Elle implique la pratique combinée de la respiration et
d'un alignement rigoureux. Dans le cas de notre recherche, la forme d’ adho muka svanasana est un
vecteur d’entrée dans le devenir animal. Du yoga, nous accompagne également le silence du mental
qui investit I’espace sans forme. Le corps épouse la terre, il épouse 1’espace, il épouse 1’espace entre
les particules et il épouse 1’épaisseur du silence, jusqu’a n’avoir plus de distinction entre I’ intérieur
et ’extérieur, jusqu’a n’avoir ni image ni forme. Le temps semble s’étre arrété. A partir de 13, nous
pouvons convoquer une dimension fluidique de la pratique somatique avec les outils du Body-Mind

Centering.



Body-Mind Centering (ou BMC)

Le Body-Mind Centering® a été créé et développé par
Bonnie Bainbridge-Cohen, danseuse, chercheuse,
professeur de danse et ergothérapeute ayant une
pratique également du yoga et des arts martiaux. Un
long séjour au Japon I’a menée a intégrer dans son
enseignement des influences de la pensée orientale.
L’école a ¢été fondée a New York en 1973.
Contrairement a d’autres pratiques d’éducation
somatique, ce n’est ni une technique, ni une méthode.

Ses outils sont extrémement fins et ¢laborés, mais il n’y

a pas de protocole particulier a suivre. A la différence

de techniques comme Feldenkrais et Alexander qui
Fig. 6 : Mark Taylor, Cell. Image extraite d’un  considérent plus spécifiquement la structure musculo-
travail de danse et d’exploration BMC. . . .
Photo Sarah Higgins. squelettique, le BMC, a D’instar du Continuum
movement,” se base sur un apprentissage somatique du
mouvement des fluides. La pratique favorise 1'expérience vécue d'une physique des flux, celle d'une
base somatique fluide qui prend pour référence la navigation permanente des choses. Cette
particularité a beaucoup influé sur notre recherche. En effet, le corps n’est pas envisagé sous I’angle
de la fixité de sa forme, de son identité ou de sa posture, il est se renouvelle sans cesse au sein d’un
flux plus vaste. Il n’effectue pas seulement des déplacements transitifs dans I’espace, il se
transforme en lui-méme, sur place. Ces fluides sont a la fois différenciés par le mouvement et par le
toucher. Ils ont des expressions, des rythmes, des densités différentes. On les distingue en deux
catégories : liquide intra-cellulaire et liquide extra-cellulaire. Le liquide intra-cellulaire, ou
cytoplasme, est le liquide contenu dans les cellules. Le liquide extra-cellulaire comprend tous les
autres liquides de l'organisme : le liquide interstitiel, le liquide transitionnel, le sang, la lymphe, le
liquide céphalo-rachidien (ou LCR) la graisse brune. Le soma du BMC est un corps-esprit fluide
avec des cellules. Il y a du liquide au dedans des cellules et des liquides au dehors. Les échanges
entre les liquides intra et extracellulaires sont la respiration fluide du corps : la respiration cellulaire.
Elle a lieu dans tous les tissus : os, organes, muscles etc. Tout comme le soma prend conscience de
lui-méme, les cellules en quelque sorte ont une conscience d’elles-mémes a un niveau prénoétique.
Cette conscience dite cellulaire est une des caractéristiques de la pratique. Mais il ne s’agit pas ici
de réduire I’ensemble du vivant a une unité commune : la cellule, et de lui assigner une identité

symbolique. La cellule est un systetme en évolution constante qui enregistre d’innombrables

9 Le Continuum movement est une méthode d’éducation somatique fondée par Emilie Conrad, basée sur le mouvement
des fluides de 1’organisme ainsi que sur les effets internes de la vibration sonore.



variations moléculaires. Elle sert davantage de support métaphorique a une résonance vibratoire
commune a I’ensemble du vivant (Fig. 6). C’est a partir de ce substrat vibratoire qui n’a pas encore
de forme que peuvent s’envisager de nouveaux modes. Il est possible de définir une différence dans
ce continuum et de d’ouvrir des territoires sensoriels inédits, des espaces de résonance a partir
desquels peuvent se générer de nouvelles formes. Le Body-Mind Centering intégre également par le
mouvement et le toucher tous les systémes et tissus de [’organisme : sens et perceptions, organes,
os, ligaments, systéme endocrinien, systéme immunitaire, muscles. Il procede par un toucher qui
s’apparente a une écoute et par une exploration en mouvement. Mouvement et toucher se
prolongent ainsi I'un P’autre. L’appellation Body-Mind Centering signifie littéralement centrage
corps-esprit. Le corps et ’esprit ne font qu’un. Il y a une différence entre I’un et I’autre, mais ils se
compénétrent réciproquement. Le mot «esprit», traduction du terme anglais « mind » et non du
terme « spirit », implique a la fois la pensée, I’émotion, 1’énergie. Le B.M.C. est une anatomie
expérimentale dont ’apprentissage passe par l’intégration consciente de nombreuses données
anatomiques et physiologiques ainsi que par leurs qualités vécues dans le corps en mouvement. il
implique un « alignement entre le plus petit niveau d’activité a I’intérieur du corps les mouvements
du corps les plus amples - I’alignement cellulaire intérieur avec 1’expression extérieure du
mouvement dans 1’espace ». !° La connaissance théorique et le vécu empirique se renseignent 1’un
I’autre. Il se modulent dans I’expérience du mouvement et du toucher. Cette opération est
I’embodiment. Ce mot est difficilement traduisible, car il implique ces deux mouvements
complémentaires ainsi que 1’image corps-esprit qui se crée. Embodiment signifie a la fois

incorporation, incarnation et corporéité. L’incorporation est un mouvement qui va de I’extérieur a
I’intérieur. Le corps assimile les données scientifiques et les met a I’épreuve de la sensation.
(inversement les données de I’expérience sensible seront mises a 1’épreuve scientifique).
L’incarnation est un mouvement qui va de Dlintérieur a I’extérieur. Les qualités sensibles
incorporées sont alors rendues visibles. Elles ont un rayonnement. Elles sont un foyer de visibilité.
La corporéité, quant a elle, est une certaine qualit¢ du corps, une intégration corporelle de cette
qualité, une fagon de bouger, de se déplacer, d’entrer en relation aux autres et a 1’environnement.
Elle n'est ni interne ni externe. Le corps se compose d'intériorités et d'extériorités relatives les unes
aux autres. ainsi l'embodiment n'est pas un processus interne, il est l'intégration, au travers de
I'expérience, de rapports, de relations entre la matiere et la mémoire, entre 1'imagination, le corps et
la pensée. Ce processus est a mettre en relation avec une conception éthologique de la relation d'un
organisme a son milieu, auquel il s'agence et duquel il est inséparable. Dans le processus d'
embodiment, une multiplicit¢ d’images du vivant, sont générées, relayées ou déplacées,
transformées par le corps-méme. Ces rapports de mouvement ensemencent un processus et font

germer de nouvelles possibilités d’expérience. La pratique du BMC et du mouvement des fluides

10 Bonnie Bainbridge-Cohen, Sentir, ressentir et agir, [ 'anatomie expérimentale du Body-Mind Centering, 1993,
Nouvelles de danse, 2002, p. 21.



A (\"
o S
| |
2 L
.’l o ‘-
I/
(
P
++ -'N'.‘\.-' 1
" A\ X /¢
\Y > (
o~ ".
t) |' ,'
' J
f I”
S\
- J/V
7 |
S I'
(( /A
) iy
4
/ N
/‘ \,
- /__)' l,‘ ’2
[ Nl g
\ /,: /‘-4-.\ “."( \\4
e
\ oy S
\ ( ~ —
R R L A

Fig. 7 : Schémes neurologiques :
mouvement homolalatéral. Bras
gauche et jambe gauche ensemble,

bras droit et jambe droite ensemble.

Bainbridge Cohen, Op.cit., p243.

permet de vivre de nombreuses résonances avec le vivant
dans son ensemble, 1’eau étant le support de la vie. Le
devenir-animal qui en émerge est un flux qui croise des
dynamiques animales, végétales, minérales, de I’invisible,
du feu, de la terre, du vent. Les outils du BMC, en cela
qu’ils développent une conscience sensible, peuvent nourrir
un tel processus. Nous considérerons ici plus
spécifiquement, le travail sur les schémes neurologiques, les
sens et perceptions et les os. Les schémes neurologiques
fondamentaux prévertébrés et vertébrés permettent de
traverser différentes modalités de corps et de structuration
du mouvement a partir des liquides tout d’abord, puis de la
structure squelettique. A partir des dynamiques de céder,
pousser, atteindre et tirer, le corps module ses relations au
support de la terre ainsi qu’a son environnement. Chacun de
ces mouvements implique et sous-tend les autres. Le corps,
¢lastique, spongieux, s’agence a son milieu, tantét en y
prenant appui, tantdt en repoussant avec les membres ou
I’axe spinal, tantdt en s’étirant vers un point spécifique ou
dans plusieurs directions de 1’espace, tantdt en se tirant vers
quelque chose ou en tirant quelque chose a lui avec les
mains, les pieds ou la bouche. Ces quatre dynamiques
fondamentales, se couplent avec la série des schémes
neurologiques fondamentaux: vibration, respiration cellulaire,
éponges, pulsation, radiation du nombril, organisation autour
de la bouche, pré-spinal, spinal, homologue, homolatéral,
contrelatéral (Fig.7). Tout d’abord, le travail porte sur la
qualité¢ vibratoire, liquide, spongieuse du corps. Nous

travaillons a verser le poids en rapport a la gravité, nous nous

mettons en relation avec un océan intérieur a I’organisme, océan du liquide intersticiel dans lequel

baignent les cellules. Ensuite, nous explorons les différents rythmes fluides et leurs qualités de

pulsation afin que se générent des lignes, des directions qui propulsent le mouvement. Par la suite,

la matiere spongieuse du corps s’organise comme une étoile de mer autour d’un centre, le nombril.

Puis, se définissent les axes : tube digestif, notochorde,!' systéme nerveux central et colonne

" La notochorde ou colonne souple est le premier axe qui se définit au stade embryonnaire. Elle est constituée de
mésoderme. Au stade adulte, elle est présente au coeur des disques vertébraux. Sa trajectoire initiale, est une mémoire
cellulaire. Nous I’investissons a la fois comme espace central et comme axe vibratoire autour duquel s’organisent

différents éléments sensibles.



vertébrale. Ensuite nous investissons différents schémes impliquant les membres : I’homologue
différencie symétriquement le haut et le bas, ’homolatéral différencie la droite et la gauche a partir
de la ligne médiane, le contrelatéral croise la ligne médiane en diagonale et génére des contre-
rotations et des spirales. En ce qui concerne les sens et perceptions, nous travaillons avec les sens
suivants : proprioception, kinesthésie, sens vestibulaire, toucher, gott, odorat, ouie, vue. Les quatre
premiers fondent le sens de soi, le fait de se sentir. Les quatre suivants sont des sens de la téte, supports
de notre rapport au monde. Les sens premiers sont principalement reliés au cervelet qui controle
1'équilibre et la motricité. Kinesthésie et proprioception ensemble permettent de se sentir et de se sentir en
mouvement. Ces sens, sans lesquels nous ne pourrions- nous sentir nous-mémes, définissent une base
volumétrique et mobile a partir de laquelle nous agencons notre rapport au monde. C'est sur eux que nous
fondons les bases de notre travail somatique. Nous favorisons une vision périphérique, non focale, ou les
aspects optiques ne sont plus prédominants, une vision qui capte le mouvement. Par ailleurs, nous
explorons les différentes qualités de mouvement et les sensations en initiant le mouvement a partir des
différents os du crane. Ainsi s’expriment des qualités animales qui convoquent une multiplicité¢ d’images
dans la danse. Le corps s’organise différemment selon que 1’occiput, les temporaux, les pariétaux, 1’os
frontal ou I’os sphénoide menent la danse. Nous travaillons également avec les réflexes, qui apportent un
¢tat d’éveil et de vitalité. Un accent particulier est mis sur la puissance de la bouche. Chez 1’animal elle

est un membre a part entiére qui entraine dans son mouvement le corps entier.

Ainsi, en partant des différentes dynamiques de la salutation au soleil et en y adjoignant les
schémes de mouvement et la qualité des fluides, le corps dialogue entre le flux et la forme. A partir de
adho muka svandasana et des lignes de force que trace la posture, nous commengons a convoquer des
qualités spongieuses, pulsatoires. Nous intensifions 1’axe digestif et 1’atteindre de la bouche, nous
laissons ’axe spinal naviguer sur la tige souple de la notochorde. La vision devient sous corticale,
périphérique et navigue sur le support de I’oreille interne. Différents sens sont convoqués tels que 1’ouie
ou I’odorat. Nous nous défaisons de la forme pour investir ses métamorphoses continuelles. Ainsi, en
croisant ces pratiques, nous articulons le continuum de mouvement a la structure a travers 1’exploration
de devenirs corporels animaux. Du yoga, nous viennent la forme des asanas, notamment celle de adho
muka Svanasana, I’alternance d’étirements et de condensations qui mobilisent les appuis sur le sol et les
¢longations dans I’espace ainsi que la synchronisation du mouvement et du souffle. Nous engageons
¢galement une qualité méditative. La conscience investit un espace sans forme. Cette qualité particuliére
confere a I’espace une épaisseur silencieuse et vaste qui implique a la fois une conscience de soi et une
conscience du monde environnant. Le BMC, quant a lui, ne s’attache a aucune forme ni posture, il
pourvoit des outils d’éducation somatique qui impliquent la conscience du corps en mouvement en
relation a son environnement. Sa pratique permet de développer des qualités fluides de mouvement et de
rythme. Le corps y est vécu comme un processus en devenir constant. Yoga et BMC convoquent de

facon différente des images et des dynamiques liées au régne animal. Elles ensemencent I’imaginaire 1ié



a leur pratique. En termes pédagogiques, leur exploration ouvre de nombreuses possibilités de sensation
et de mouvement. Elle permet de composer un corps qui s’agence spontanément a différents éléments de
son milieu. Ces agencements a la fois exigeants et ludiques nourrissent les processus artistiques
personnels et augmentent la liberté d’expression ainsi que 1’énergie de création. En ce qui concerne la
pratique artistique, ce croisement des disciplines m’a permis d’investir, depuis 2006, un devenir animal
qui passe par I’expérience somatique de I’improvisation dansée. Ceci m’a conduit a élaborer en 2010 un
protocole : « La Meute », (Fig. 8 et 9). Cette performance a été réalisée avec le Corps Collectif, groupe
de performance et laboratoire de recherche. Ce processus est toujours actif. Il intégre au fil du temps de

nombreux autres paramétres, notamment philosophiques, et continue d’explorer ses devenirs.

.

"’_‘/;;" ":" i L -
Fig. 8 : La Meute, Le Corps collectif, Juin 2013.
Protocole ¢élaboré par Nadia Vadori-Gauthier.
Photographie Dominique Sécher.

Fig. 9 : La Meute, Le Corps collectif, Juin 2013.
Point Ephémere, Paris.
Photographie Frangois Régis Durand.



