
Journée d’étude : Transculturalité(s) 
Arts du spectacle vivant et littératures de l’Inde contemporaine 
Université Paris 8, 30 mai 2013 !
Nadia Vadori-Gauthier, doctorante 
École Doctorale : Esthétique, Sciences et Technologies des Arts 
Directeur de Recherche : Eric Bonnet  
Laboratoire : Arts des images et art contemporain 4010  
co-direction des recherches : Katia Légeret  
Laboratoire : Scènes et savoirs 1573 !
!
!

Transmission des āsanas et pratique somatique, 
aux frontières d’un corps animal 

!
!

 Au croisement de deux pratiques somatiques, l’une issue des traditions millénaires de l’Inde 
et l’autre fondée aux États-Unis en 1973, nous avons expérimenté les modalités d’un devenir 
animal. Ce devenir est à la fois esprit et corps. Il est d’une temporalité différente que celle du temps 
chronologique de nos calendriers. Il se génère au présent de son actualisation et porte en lui, dans 
son éclosion, à la fois la mémoire d’une sagesse ancienne et les vecteurs d’une incursion dans le 
devenir. Par la pulsation rythmique qui le déroule, le passé embrasse l’avenir et s’y verse. 
Maintenant, à chaque instant, tout change. Une forme éclôt, une forme se dissout. 
!!
Yoga 
!
 La première de ces deux pratiques est le yoga. Elle s’est transmise verbalement depuis 
environ quatre mille ans. On en trouve des traces il y a plusieurs millénaires, dans les Vedas , les 1

quatre livres au fondement des philosophies de l’Inde. Le yoga tel que nous le connaissons 
aujourd’hui est basé en Inde sur le sāṃkhya, l’un des six points de vue doctrinaux de l’hindouisme 

(darśanas). Le sāṃkhya est fondé sur l’opposition de deux principes, l’esprit et la matière, ou 

encore le non-manifesté et le manifesté : puruṣa et prakriti. En termes philosophiques, on pourrait y 

voir une analogie avec le virtuel et l’actuel, les deux modalités du réel que définit Bergson.  2

Prakriti a trois modalités de manifestation qui s’interpénètrent et s’équilibrent dans le meilleur des 
cas : sattva, rajas, tamas, autrement dit, la lumière, le mouvement et l’inertie. Nous retrouvons 

 Excepté le mot « yoga »,  tous les mots d’origine sanscrite qui sont cités sont mis en italique et retranscrits avec les 1

signes diacritiques. 
 Henri Bergson, Matière et Mémoire, Quadrige, Paris, 1939.2

http://en.wikipedia.org/wiki/Purusha


également ces deux pôles dans le terme haṭha de 

haṭha yoga.  D’un côté Ha, le ciel, le principe de 3

dilatation, la chaleur, de l’autre, tha, la terre, un 
principe de condensation qui émane de Śakti (Shakti). 
Śakti est l’énergie de la manifestation, la force 
motrice. Elle est l’épouse de Śiva (Shiva), dont le nom 
vient de shi, sommeil, celui qui dort. Nous retrouvons 
les notions de virtuel et d’actuel sous une autre forme. 
Leur union, à la base du tantra, est unité, volupté, 
c’est la réalité même. Leur séparation est une fiction, 
une abstraction comme l’est celle du corps et de 
l’esprit. Shiva est virtuel jusqu’à ce qu’il s’unisse à 
Shakti, la puissance du monde manifesté. Śakti est 
parfois représentée sous la forme du serpent Kuṇḍalinī 
qui loge à la base du sacrum, enroulé dans Mūlādhāra. 
Elle s’unit à son époux au sommet du crâne dans 
Sahasrāra, le lotus aux mille pétales. Ce symbole 
tantrique nous enseigne que la réalisation du yoga ne 
peut se faire qu’au sein de la matière, car c’est de la 
boue que le lotus est issu, c’est en elle qu’il prend 
racine. L’union de la conscience (Śiva) et de l’énergie 
motrice de transformation (Śakti) engendre l’univers 
dans une danse extatique. Cette union, c’est le yoga, 
union du ciel et de la terre par l’intermédiaire du  
mouvement du souffle, union de la conscience 
individuelle à celle du monde et, dans le cas du tantra, 
union du masculin et du féminin. Leur danse est celle 
d’Ardhanārīśvara (fig. 1), synthèse des énergies 
masculines et féminines de puruṣa et prakriti. C’est 

une énergie androgyne originelle qui est à la naissance 
de toutes choses. Les dieux sont souvent représentés 
avec des animaux qui sont leurs véhicules, les 
vāhanas. Śiva est aux côtés de son Taureau Nandi et 
Śakti/Pārvatī aux côtés de son lion ou de son tigre. Ces 
animaux symbolisent des divinités qu’ils représentent, 
mais ils symbolisent également les forces intérieures 

Fig. 1 : Ardhanārīśvara, aquarelle, Rabi 
Behera. Source: http://www.exoticindia.com 

Fig. 2 : Nandikeshvara, auteur inconnu. 
Source: http://www.britishmuseum.org 

 Roger Clerc, Yoga de l’énergie, Le courrier du livre, Paris, 1976.3

http://www.exoticindia.com/product/PF36
http://en.wikipedia.org/wiki/Purusha
http://www.exoticindia.com/product/PF36
http://www.exoticindia.com/product/PF36
http://www.exoticindia.com/product/PF36


qui les animent. Ils ont la capacité de doubler la 
puissance des dieux auxquels ils sont associés. Ils sont 
donc à la fois leur véhicule externe et leur puissance 
intérieure. On les représente parfois mi-humains, mi-
animaux. Nandi, par exemple, était à l’origine un dieu : 
Nandikeshvara, (fig. 2). C’était le dieu de la joie, de la 
musique et de la danse. Son nom est ses fonctions ont été 
transférées à l’un des avatars de Śiva, Nāṭaraja, le 

danseur cosmique maître de la danse, (fig.3). Lorsque 
Nataraja danse, il frappe rythmiquement son dhamaru 
(tambourin) en émettant le son primordial. Il fait vibrer 
Śakti et prāṇa (le souffle, la vibration) et il fait ainsi 

naître le monde et les éléments. C’est une danse de la 
création et la destruction permanentes, c’est à dire du 
vivant. Il est auréolé des flammes de la danse de la 
matière Prakriti. Mais en Nāṭaraja, c’est Ardhanārīśvara 

qui danse sous sa forme masculine, et lorsque la danse 
rythmique devient trop violente, c’est Śakti sa forme 
féminine plus douce qui prend le relais et danse. Cette 
alliance du flux et du rythme est symbolisée par les 
deux pendants d’oreille du Nāṭaraja, l’un féminin, 

l’autre masculin. Nāṭaraja impulse au cosmos une 

pulsation rythmique qui se répercute dans nos devenirs-
animaux. 
!
 Les textes à la base du yoga sont les Yoga-sūtras de 
Patañjali.  Ce traité date environ du 2e siècle. On ne 4

sait rien sur Patañjali lui-même si ce n’est qu’il est 
représenté soit sous la forme d’un vieux sage, soit sous 
la forme d’un avatar du dieu serpent Ananta, à sept ou 
mille têtes, (fig. 4). Ananta signifie éternité, infini. C’est 
sur lui qu’aime à se reposer Viṣṇu après la dissolution de 

l’univers avant que Brahmā en recrée un autre. 
Patañjali est figuré comme étant mi-homme, mi-

serpent. La légende dit qu’il enseignait à ses élèves Fig. 4 : Patañjali, aquarelle,  
Source: http://www.exoticindia.com 

Fig. 3 : Nāṭaraja, Kalamkari, Andhra Pradesh 
Source: http://www.exoticindia.com 

 Vyasa, Bhoja, Vacaspari Misra, Les Yoga-Sutras de Patanjali à la lumière des premiers commentaires indiens, 4

traduction et commentaires Éric Sablé, Éditions Dervy, Paris, 2007.

http://www.exoticindia.com/product/PF36
http://www.exoticindia.com/product/PF36
http://www.exoticindia.com/product/PF36
http://www.exoticindia.com/product/PF36


derrière un rideau pour les protéger, ses mille têtes propulsant du feu à la moindre de ses paroles. 
Un jour, un disciple tira le rideau et tous furent réduits en cendre ; tous sauf un mauvais disciple qui 
s’était éclipsé. C’est donc de lui que nous tenons l’enseignement de Patañjali. Son yoga se nomme 
aṣṭāṅga yoga. Il est basé sur une éthique comprenant deux éléments, yama et niyama. Yama, c’est 

l’attention portée aux autres, la non-violence, le respect de toute forme de vie, la non possession 
d’autrui. Niyama, c’est l’attention portée à soi-même, le soin et la stratégie appliquée afin de 
parvenir à une égalité d’âme pour accueillir la vibration originelle. Le yoga est basé sur le principe 
universel de prāṇa. Le prāṇa est une réalité à la fois spirituelle et matérielle qu’on peut traduire par 

énergie, vibration ou encore par souffle ou vie. C’est l’énergie vitale universelle ou le souffle vital. 
C’est en maîtrisant ce principe que l’on peut accéder à une communication entre tous les êtres 
vivants. Cette maitrise est nécessaire pour réaliser l’union du yoga, relier la terre au ciel par 
l’intermédiaire du souffle. Dans les Yoga-sūtras, l’objectif à atteindre est le samadhi, état d’union 
avec la vie et sa fluctuation permanente. Il faut accepter que tout change et se transforme et s’unir à 
la vibration qui n’a pas de forme. Une fois cette étape accomplie, on accède à une première forme 
de samādhi où la conscience est alors tournée vers l’extérieur et fusionne avec l’objet de la 
méditation. Elle n’est pas encore dégagée de l’usage des mots, de leur sens, et de la connaissance. 
La connaissance ainsi obtenue (saṃ-yama) diffère radicalement de celle que l’on acquiert par 

l’étude des textes, car elle touche directement l’essence du réel. Elle engendre un état d’accueil et 
de réceptivité parfaite (samasthitiḥ). Cet état peut s’apparenter à un devenir transparent, un cristal 

dans lequel se reflète le monde. Les formes mentales s’étant dissoutes, on accède à un espace sans 
forme. C’est ce que nous apprend le sūtra 1.45 : « Plus subtil que la forme-pensée la plus subtile, 
l’espace sans forme ».  Cela ouvre un accès à une pure conscience, une seconde forme de samādhi 5

(nirbīja). Le sûtra 2.25 apporte un éclairage sur cette étape : « Lorsque la non connaissance du réel 
disparait, disparaît aussi l’identification du spectateur au spectacle, alors le spectacle n’a plus 
d’existence. C’est la libération du spectateur ».  En cheminant sur cette voie, nous nous sommes 6

engagés dans la troisième branche de l’ aṣṭāṅga yoga de Patanjali. Après Yama et Niyama viennent 

les Asanas. Les Asanas sont les postures. Celles que nous pratiquons sont issues du Vinyāsa yoga  et 7

l’Ashtanga  yoga, un yoga dynamique à ne pas confondre avec l’ aṣṭāṅga yoga de Patañjali. Dans cette 8

pratique le souffle est synchronisé aux postures qui s’enchainent aux rythmes des inspirations et 
expirations.  
!
En ce qui concerne le travail somatique lié à l’animal, nous nous sommes focalisés plus 
spécifiquement sur la salutation au soleil : Sūrya Namaskāra, (Fig.5). Elle commence par tāḍāsana, 

 Jean, Bouchart d’Orval, Patanjali et les yogas sûtras, Les Éditions du Relié, Gordes, 2005, p.101.5

 Yoga-Sutras, traduction et commentaires Françoise Mazet, Albin Michel, Paris, 1991, p.91.6

 Gérard Arnaud, Vinyasa Yoga, Chiron, Paris 2006.7

 Ashtanga est retranscrit avec l’orthographe courante que l’on trouve en occident. Ainsi nous le différencions ici de l’ 8

aṣṭāṅga yoga de Patañjali

http://www.google.fr/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CDMQFjAA&url=http%3A%2F%2Fen.wikipedia.org%2Fwiki%2FNirb%25C4%25ABja&ei=yNkuUqPaDfOZ0AXomoCYCA&usg=AFQjCNEz24WCtG7PldJCI2s7H_gxigtAgg&sig2=t3MULqWmqxI1yIAeO5_bOw&bvm=bv.51773540,d.d2k
http://www.google.fr/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CDQQFjAA&url=http%3A%2F%2Fen.wikipedia.org%2Fwiki%2FViny%25C4%2581sa&ei=ZdsuUsXbIcON0AW5yYH4Bg&usg=AFQjCNHRre5mim8EiT6NJKdrO6kFKylWGw&sig2=PjGf_YaZb9GqQpZpO6SipA&bvm=bv.51773540,d.d2k


la montagne, ce qui nous permet d’établir dès le départ la relation terre/ciel par l’intermédiaire du 
souffle et d’accueillir cette vibration avec l’énergie du coeur. La posture qui nous sert d’échangeur 
en quelque sorte, de porte d’entrée vers l’animal, est adho muka śvānāsana, le chien la tête en bas. 
En ce qui nous concerne, c’est la seule que nous nommons véritablement à voix haute, le nom des 
autres postures est généralement tu. Mais les noms, qu’ils soient prononcés ou tus, ont une vibration 
qui accompagne la pratique. La forme des postures est essentielle en yoga en tant qu'elle est 
dépositaire de cette vibration. Elle est un archétype qui cristallise un instant du flux continu, un 
point de convergence. Un très grand nombre d’āsanas porte le nom d’un animal. Certains ont été 
nommés à partir de l’observation d’animaux sauvages qui les exécutaient spontanément pour 
s’étirer. C’est ainsi que furent remarquées les torsions de la colonne vertébrale dans des positions de 
repos. Ces postures instinctives procurent de grands bénéfices naturels. Les termes animaux 
attribués aux postures sont également une façon de nommer la connexion à ces êtres avec lesquels 
nous partageons le monde. On trouve des noms de postures tels que le cobra, le chat, le lièvre, 
l’aigle, le paon, le lézard, le dauphin, la grenouille, le poisson... Mais la transmission des āsanas 
n'est pas seulement celle d'une forme ou d'une succession de formes en relation avec un continuum 
de mouvement. C'est la pratique du déploiement d'une conscience méditative. La forme de l’ āsanas 
est un catalyseur pour y parvenir au samādhi. Elle implique la pratique combinée de la respiration et 
d'un alignement rigoureux. Dans le cas de notre recherche, la forme d’ adho muka śvānāsana est un 
vecteur d’entrée dans le devenir animal. Du yoga, nous accompagne également le silence du mental 
qui investit l’espace sans forme. Le corps épouse la terre, il épouse l’espace, il épouse l’espace entre 
les particules et il épouse l’épaisseur du silence, jusqu’à n’avoir plus de distinction entre l’intérieur 
et l’extérieur, jusqu’à n’avoir ni image ni forme. Le temps semble s’être arrêté. À partir de là, nous 
pouvons convoquer une dimension fluidique de la pratique somatique avec les outils du Body-Mind 
Centering. 
!

Fig. 5 : Sūrya Namaskāra. En rouge est entouré adho muka śvānāsana. 



Body-Mind Centering (ou BMC) 
!
 Le Body-Mind Centering® a été créé et développé par 
Bonnie Bainbridge-Cohen, danseuse, chercheuse, 
professeur de danse et ergothérapeute ayant une 
pratique également du yoga et des arts martiaux. Un 
long séjour au Japon l’a menée à intégrer dans son 
enseignement des influences de la pensée orientale. 
L’école a été fondée à New York en 1973. 
Contrairement à d’autres pratiques d’éducation 
somatique, ce n’est ni une technique, ni une méthode. 
Ses outils sont extrêmement fins et élaborés, mais il n’y 
a pas de protocole particulier à suivre. À la différence 
de techniques comme Feldenkrais et Alexander qui 
considèrent plus spécifiquement la structure musculo-
squelettique, le BMC, à l’instar du Continuum 
movement,  se base sur un apprentissage somatique du 9

mouvement des fluides. La pratique favorise l'expérience vécue d'une physique des flux, celle d'une 
base somatique fluide qui prend pour référence la navigation permanente des choses. Cette 
particularité a beaucoup influé sur notre recherche. En effet, le corps n’est pas envisagé sous l’angle 
de la fixité de sa forme, de son identité ou de sa posture, il est se renouvelle sans cesse au sein d’un 
flux plus vaste. Il n’effectue pas seulement des déplacements transitifs dans l’espace, il se 
transforme en lui-même, sur place. Ces fluides sont à la fois différenciés par le mouvement et par le 
toucher. Ils ont des expressions, des rythmes, des densités différentes. On les distingue en deux 
catégories : liquide intra-cellulaire et liquide extra-cellulaire. Le liquide intra-cellulaire, ou 
cytoplasme, est le liquide contenu dans les cellules. Le liquide extra-cellulaire comprend tous les 
autres liquides de l'organisme : le liquide interstitiel, le liquide transitionnel, le sang, la lymphe, le 
liquide céphalo-rachidien (ou LCR) la graisse brune. Le soma du BMC est un corps-esprit fluide 
avec des cellules. Il y a du liquide au dedans des cellules et des liquides au dehors. Les échanges 
entre les liquides intra et extracellulaires sont la respiration fluide du corps : la respiration cellulaire. 
Elle a lieu dans tous les tissus : os, organes, muscles etc. Tout comme le soma prend conscience de 
lui-même, les cellules en quelque sorte ont une conscience d’elles-mêmes à un niveau prénoétique. 
Cette conscience dite cellulaire est une des caractéristiques de la pratique. Mais il ne s’agit pas ici 
de réduire l’ensemble du vivant à une unité commune : la cellule, et de lui assigner une identité 
symbolique. La cellule est un système en évolution constante qui enregistre d’innombrables 

Fig. 6 : Mark Taylor, Cell. Image extraite d’un 
travail de danse et d’exploration BMC.  

Photo Sarah Higgins. 

 Le Continuum movement est une méthode d’éducation somatique fondée par Émilie Conrad, basée sur le mouvement 9

des fluides de l’organisme ainsi que sur les effets internes de la vibration sonore. 



variations moléculaires. Elle sert davantage de support métaphorique à une résonance vibratoire 
commune à l’ensemble du vivant (Fig. 6). C’est à partir de ce substrat vibratoire qui n’a pas encore 
de forme que peuvent s’envisager de nouveaux modes. Il est possible de définir une différence dans 
ce continuum et de d’ouvrir des territoires sensoriels inédits, des espaces de résonance à partir 
desquels peuvent se générer de nouvelles formes. Le Body-Mind Centering intègre également par le 
mouvement et le toucher tous les systèmes et tissus de l’organisme : sens et perceptions, organes, 
os, ligaments, système endocrinien, système immunitaire, muscles. Il procède par un toucher qui 
s’apparente à une écoute et par une exploration en mouvement. Mouvement et toucher se 
prolongent ainsi l’un l’autre. L’appellation Body-Mind Centering signifie littéralement centrage 
corps-esprit. Le corps et l’esprit ne font qu’un. Il y a une différence entre l’un et l’autre, mais ils se 
compénètrent réciproquement. Le mot «esprit», traduction du terme anglais « mind » et non du 
terme « spirit », implique à la fois la pensée, l’émotion, l’énergie. Le B.M.C. est une anatomie 
expérimentale dont l’apprentissage passe par l’intégration consciente de nombreuses données 
anatomiques et physiologiques ainsi que par leurs qualités vécues dans le corps en mouvement. il 
implique un « alignement entre le plus petit niveau d’activité à l’intérieur du corps les mouvements 
du corps les plus amples - l’alignement cellulaire intérieur avec l’expression extérieure du 
mouvement dans l’espace ».  La connaissance théorique et le vécu empirique se renseignent l’un 10

l’autre. Il se modulent dans l’expérience du mouvement et du toucher. Cette opération est 
l’embodiment. Ce mot est difficilement traduisible, car il implique ces deux mouvements 
complémentaires ainsi que l’image corps-esprit qui se crée. Embodiment signifie à la fois : 
incorporation, incarnation et corporéité. L’incorporation est un mouvement qui va de l’extérieur à 
l’intérieur. Le corps assimile les données scientifiques et les met à l’épreuve de la sensation. 
(inversement les données de l’expérience sensible seront mises à l’épreuve scientifique). 
L’incarnation est un mouvement qui va de l’intérieur à l’extérieur. Les qualités sensibles 
incorporées sont alors rendues visibles. Elles ont un rayonnement. Elles sont un foyer de visibilité. 
La corporéité, quant à elle, est une certaine qualité du corps, une intégration corporelle de cette 
qualité, une façon de bouger, de se déplacer, d’entrer en relation aux autres et à l’environnement. 
Elle n'est ni interne ni externe. Le corps  se compose d'intériorités et d'extériorités relatives les unes 
aux autres. ainsi l'embodiment n'est pas un processus interne, il est l'intégration, au travers de 
l'expérience, de rapports, de relations entre la matière et la mémoire, entre l'imagination, le corps et 
la pensée. Ce processus est à mettre en relation avec une conception éthologique de la relation d'un 
organisme à son milieu, auquel il s'agence et duquel il est inséparable. Dans le processus d' 
embodiment, une multiplicité d’images du vivant, sont générées, relayées ou déplacées, 
transformées par le corps-même. Ces rapports de mouvement ensemencent un processus et font 
germer de nouvelles possibilités d’expérience. La pratique du BMC et du mouvement des fluides 

 Bonnie Bainbridge-Cohen, Sentir, ressentir et agir, l’anatomie expérimentale du Body-Mind Centering, 1993,  10

Nouvelles de danse, 2002, p. 21.



permet de vivre de nombreuses résonances avec le vivant 
dans son ensemble, l’eau étant le support de la vie. Le 
devenir-animal qui en émerge est un flux qui croise des 
dynamiques animales, végétales, minérales, de l’invisible, 
du feu, de la terre, du vent. Les outils du BMC, en cela 
qu’ils développent une conscience sensible, peuvent nourrir 
un tel processus. Nous considérerons ici plus 
spécifiquement, le travail sur les schèmes neurologiques, les 
sens et perceptions et les os. Les schèmes neurologiques 
fondamentaux prévertébrés et vertébrés permettent de 
traverser différentes modalités de corps et de structuration 
du mouvement à partir des liquides tout d’abord, puis de la 
structure squelettique. À partir des dynamiques de céder, 
pousser, atteindre et tirer, le corps module ses relations au 
support de la terre ainsi qu’à son environnement. Chacun de 
ces mouvements implique et sous-tend les autres. Le corps, 
élastique, spongieux, s’agence à son milieu, tantôt en y 
prenant appui, tantôt en repoussant avec les membres ou 
l’axe spinal, tantôt en s’étirant vers un point spécifique ou 

dans plusieurs directions de l’espace, tantôt en se tirant vers 
quelque chose ou en tirant quelque chose à lui avec les 
mains, les pieds ou la bouche. Ces quatre dynamiques 
fondamentales, se couplent avec la série des schèmes 
neurologiques fondamentaux: vibration, respiration cellulaire, 
éponges, pulsation, radiation du nombril, organisation autour 
de la bouche, pré-spinal, spinal, homologue, homolatéral, 
contrelatéral (Fig.7). Tout d’abord, le travail porte sur la 
qualité vibratoire, liquide, spongieuse du corps. Nous 
travaillons à verser le poids en rapport à la gravité, nous nous 

mettons en relation avec un océan intérieur à l’organisme, océan du liquide intersticiel dans lequel 
baignent les cellules. Ensuite, nous explorons les différents rythmes fluides et leurs qualités de 
pulsation afin que se génèrent des lignes, des directions qui propulsent le mouvement. Par la suite, 
la matière spongieuse du corps s’organise comme une étoile de mer autour d’un centre, le nombril. 
Puis, se définissent les axes : tube digestif, notochorde,  système nerveux central et colonne 11

Fig. 7 : Schèmes neurologiques : 
mouvement homolalatéral. Bras 

gauche et jambe gauche ensemble, 
bras droit et jambe droite ensemble. 

Bainbridge Cohen, Op.cit., p243.

 La notochorde ou colonne souple est le premier axe qui se définit au stade embryonnaire. Elle est constituée de 11

mésoderme. Au stade adulte, elle est présente au coeur des disques vertébraux.  Sa trajectoire initiale, est une mémoire 
cellulaire. Nous l’investissons à la fois comme espace central et comme axe vibratoire autour duquel s’organisent 
différents éléments sensibles.



vertébrale. Ensuite nous investissons différents schèmes impliquant les membres : l’homologue 
différencie symétriquement le haut et le bas, l’homolatéral différencie la droite et la gauche à partir 
de la ligne médiane, le contrelatéral croise la ligne médiane en diagonale et génère des contre-
rotations et des spirales. En ce qui concerne les sens et perceptions, nous travaillons avec les sens 
suivants : proprioception, kinesthésie, sens vestibulaire, toucher, goût, odorat, ouïe, vue. Les quatre 
premiers fondent le sens de soi, le fait de se sentir. Les quatre suivants sont des sens de la tête, supports 
de notre rapport au monde. Les sens premiers sont principalement reliés au cervelet qui contrôle 
l'équilibre et la motricité. Kinesthésie et proprioception ensemble permettent de se sentir et de se sentir en 
mouvement. Ces sens, sans lesquels nous ne pourrions- nous sentir nous-mêmes, définissent une base 
volumétrique et mobile à partir de laquelle nous agençons notre rapport au monde. C'est sur eux que nous 
fondons les bases de notre travail somatique. Nous favorisons une vision périphérique, non focale, où les 
aspects optiques ne sont plus prédominants, une vision qui capte le mouvement. Par ailleurs, nous 
explorons les différentes qualités de mouvement et les sensations en initiant le mouvement à partir des 
différents os du crâne. Ainsi s’expriment des qualités animales qui convoquent une multiplicité d’images 
dans la danse. Le corps s’organise différemment selon que l’occiput, les temporaux, les pariétaux, l’os 
frontal ou l’os sphénoïde mènent la danse. Nous travaillons également avec les réflexes, qui apportent un 
état d’éveil et de vitalité. Un accent particulier est mis sur la puissance de la bouche. Chez l’animal elle 
est un membre à part entière qui entraîne dans son mouvement le corps entier. 
!
 Ainsi, en partant des différentes dynamiques de la salutation au soleil et en y adjoignant les 
schèmes de mouvement et la qualité des fluides, le corps dialogue entre le flux et la forme. À partir de 
adho muka śvānāsana et des lignes de force que trace la posture, nous commençons à convoquer des 
qualités spongieuses, pulsatoires. Nous intensifions l’axe digestif et l’atteindre de la bouche, nous 
laissons l’axe spinal naviguer sur la tige souple de la notochorde. La vision devient sous corticale, 
périphérique et navigue sur le support de l’oreille interne. Différents sens sont convoqués tels que l’ouïe 
ou l’odorat. Nous nous défaisons de la forme pour investir ses métamorphoses continuelles. Ainsi, en 
croisant ces pratiques, nous articulons le continuum de mouvement à la structure à travers l’exploration 
de devenirs corporels animaux. Du yoga, nous viennent la forme des āsanas, notamment celle de adho 
muka śvānāsana, l’alternance d’étirements et de condensations qui mobilisent les appuis sur le sol et les 
élongations dans l’espace ainsi que la synchronisation du mouvement et du souffle. Nous engageons 
également une qualité méditative. La conscience investit un espace sans forme. Cette qualité particulière 
confère à l’espace une épaisseur silencieuse et vaste qui implique à la fois une conscience de soi et une 
conscience du monde environnant. Le BMC, quant à lui, ne s’attache à aucune forme ni posture, il 
pourvoit des outils d’éducation somatique qui impliquent la conscience du corps en mouvement en 
relation à son environnement. Sa pratique permet de développer des qualités fluides de mouvement et de 
rythme. Le corps y est vécu comme un processus en devenir constant. Yoga et BMC convoquent de 
façon différente des images et des dynamiques liées au règne animal. Elles ensemencent l’imaginaire lié 



à leur pratique. En termes pédagogiques, leur exploration ouvre de nombreuses possibilités de sensation 
et de mouvement. Elle permet de composer un corps qui s’agence spontanément à différents éléments de 
son milieu. Ces agencements à la fois exigeants et ludiques nourrissent les processus artistiques 
personnels et augmentent la liberté d’expression ainsi que l’énergie de création. En ce qui concerne la 
pratique artistique, ce croisement des disciplines m’a permis d’investir, depuis 2006, un devenir animal 
qui passe par l’expérience somatique de l’improvisation dansée. Ceci m’a conduit à élaborer en 2010 un 
protocole :  « La Meute », (Fig. 8 et 9). Cette performance a été réalisée avec le Corps Collectif, groupe 
de performance et laboratoire de recherche. Ce  processus est toujours actif. Il intègre au fil du temps de 
nombreux autres paramètres, notamment philosophiques, et continue d’explorer ses devenirs.  
!
!
!
!
!

Fig. 8 : La Meute, Le Corps collectif, Juin 2013. 
Protocole élaboré par Nadia Vadori-Gauthier. 

Photographie Dominique Sécher. 

Fig. 9 : La Meute, Le Corps collectif, Juin 2013. 
Point Éphémère, Paris. 

Photographie François Régis Durand. 


