LE TEXTE ETRANGER
#9 février 2014

TRANSCULTURALITE(S)
ARTS DU SPECTACLE VIVANT ET LITTERATURES

DE L’INDE CONTEMPORAINE

Numéro coordonné par Katia Légeret
Université Paris 8

POUR CITER CET ARTICLE

Jennifer Post Tyler, « Approche des enjeux éthiques dans le théatre des friches »
Le Texte étranger [en ligne], n° 9, mise en ligne février 2014
URL : http://www.univ-paris8.fr/dela/etranger/pages/9/posttyler.pdf




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

VERS UNE EVALUATION DES ENJEUX ETHIQUES DANS LE THEATRE DES
FRICHES, INSPIRE PAR L'INTERCULTURALITE DE RUSTOM BHARUCHA

Jennifer Post Tyler

D ans un monde caractérisé par une mondialisation rapide, de

plus en plus d’artistes du théatre trouvent inspiration et
stimulation aux croisements des cultures et des époques. Que peut
découvrir un chorégraphe frangais lorsqu’il aborde une forme de
danse traditionnelle japonaise ou bien un metteur en scene afro-
américain lorsqu’il collabore avec des comédiens italiens? Ces projets
théatraux sont souvent fascinants et compliqués. Ils offrent 1'occasion
de découvrir de nouvelles significations ou compréhensions mais
peuvent également provoquer malentendus et indignations culturels.
En méme temps, le phénomene de la délocalisation économique et les
réalités d’une économie globale ont transformé le role de l'industrie
dans la plupart des villes occidentales. Des milliers d’usines ont été
délaissées et vidées, rendues inutiles par de nouvelles structures a
I'étranger. De nombreux artistes sont attirés par ces batiments
industriels a 'abandon, parfois séduits par leur disponibilité et par
des cofits réduits, mais souvent profondément intrigués par 1'esthé-
tique de leur architecture et par les histoires de ces lieux. Ces friches
elles-mémes représentent une frontiere culturelle et temporelle, une
démarcation entre les valeurs et les accords sociétaux d'un passé
industriel révolu, les difficultés réelles du présent, et les possibilités
offertes par le futur. Des chercheurs travaillant sur I'interculturalité et
la transculturalité nous ont donné des cadres permettant 1’analyse
des enjeux soulevés par les ceuvres théatrales travaillant aux
frontiéres de plusieurs cultures. Pourrait-on donc utiliser ces
connaissances transculturelles afin de mieux comprendre ce qui se
passe dans le cadre d'un «théatre des friches », out des usines en
friche servent d’espaces théatraux?

Cet article examinera plusieurs enjeux transculturels et interculturels
que Rustom Bharucha les a analysés dans Le théitre et le monde: la
performance et la politique de la culture. Nous évaluerons leur pertinence
avec le théatre des friches, dans l'intérét de développer un systeme

84




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

d’analyse réceptif aux questions culturelles invoquées par les projets
théatraux dans les anciennes usines. L’'ouvrage de Rustom Bharucha
comprend plusieurs analyses de projets transculturels et inter-
culturels, dont ses propres ceuvres ainsi que des mises en scénes de
Peter Brook et d’Eugenio Barba. Ses travaux fournissent des outils
d’analyses générales pouvant notamment étre utilisés pour aborder la
question du théatre des friches. Nous trouverons de nombreux
paralléles sur les objectifs partagés (le stimulus d’'un travail aux
frontiéres, la valorisation de 1'histoire d'un endroit, le renouvellement
de la dignité des opprimés) et certains aspects controversés
(I'appropriation des biens, 'authenticité, les bénéficiaires prévus, le
processus du développement, et le pouvoir). Rustom Bharucha
examine d’un point de vue critique plusieurs projets impliquant
plusieurs cultures, et il utilise le terme « interculturel » presque
exclusivement dans la majorité de son étude, contrairement aux
chercheurs qui insistent sur le terme « transculturel. » Il privilege
finalement « I'intraculturalité », en dirigeant son regard vers son pays
natal, I'Inde, pour partir a la découverte des frontiéres entre la
multitude des cultures regroupées dans ce pays complexe. Bien qu’il
analyse plusieurs ceuvres internationales pour défendre ses idées, sa
principale préoccupation reste cependant I'abus euro-américain des
ressources du théatre indien. Dans un chapitre, Bharucha discute les
projets d’Eugenio Barba et son Théatre des Saisonniers (Theatre of
Migrants); dans un autre essai, il critique de fagon sévere le
Mahabharata de Peter Brook. Il examine ensuite les histoires de son
propre projet, Request Concert, une collaboration avec 1'allemand
Manuel Lutgenhorst et plusieurs artistes locaux dans les villes
asiatiques ou la piece était mise en scene. Dans ses critiques, I'équité
(ou plutét, 'inégalité) parmi les gens représentés dans une ceuvre
théatrale est une préoccupation fondamentale qui sous-tend une
bonne partie des enjeux examinés: «ce qui me préoccupe, c’est
I'éthique de la représentation sous-jacente a tout échange intercul-
turel et les rapports sociaux qui la constituent!. » L'équité, 1'éthique,
et les rapports sociaux: voici les fondements de son analyse. Nous
examinerons dans un premier temps les objectifs partagés, puis les
enjeux controversés. Nous présenterons finalement, pour la recherche
future, des questions autour de cette problématique.

1 Bharucha, Rustom, Theatre and the World: Performance and Politics of Culture, London,
Manohar, 2005, p. 3-4 (Cet extrait, comme tous ceux de 'article, a été traduit par nos
soins).

85




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

DES OBJECTIFS PARTAGES

Dans son introduction, Bharucha souligne que les phénomenes de
mondialisation, notamment au niveau de la communication, ont
accéléré les possibilités d’échange interculturel et artistique, et un
nombre croissant d’artistes de théatre se sont s’engagés dans des
projets multiculturels. Tout au long du séminaire de Katia Légeret
Nouvelles Esthétiques nous avons mentionné de nombreux artistes qui
se passionnent pour ces collaborations complexes, dont Peter Brook
et Akram Khan, qui explore ses propres racines bangladaises et
britanniques a travers ses créations de danse-théatre. Evidemment,
l'attrait de ces projets est large, mais quelles sont les motivations et
les intentions des artistes qui s’engagent dans de telles entreprises?
En particulier, quels sont les buts partagés parmi les créations qui
incluent plusieurs cultures et celles qui sont installées dans
d’anciennes usines? Ces objectifs peuvent étre catégorisés suivant
deux quétes majeures. D’une part, la quéte pour de nouveaux stimuli
comprend le désir de multiplier les stimuli esthétiques et sociaux
pour les artistes et leurs publics, et de rompre nos réponses
automatisées. D’autre part, la quéte pour des identités nouvelles a
pour objectif de renouveler la dignité et la fierté des gens opprimés,
et de valoriser un lieu incompris ou inconnu.

La quéte de nouveaux stimuli

Parmi les motivations diverses des artistes, nous trouvons d’abord le
désir d’étre inspiré et dynamisé par de nouveaux stimuli trouvés
dans l'autre culture. Cette motivation résonne également avec les
protagonistes du théatre des friches. Bharucha soutient le besoin de
bouleverser les routines et les attentes tant des artistes que des
spectateurs, mais il est plutot sceptique quant a l'utilisation d’autres
cultures comme stimuli. Il analyse ainsi la quéte d’Antonin Artaud
dans les pays asiatiques, ou celui-ci a étudié plusieurs formes des arts
du spectacle vivant et « dont il a tiré des sources de rajeunissement » :

Ce qui préoccupait Artaud n’était pas le théatre balinais en tant que
tel, mais son lien avec le « théatre oriental », un entrepot magique de
rythmes ancestraux et de gestes, de hiéroglyphes et de révélations
cosmiques, de transes et de métaphysique, d’alchimie mentale et
d’exorcisme. Le théatre balinais était simplement un stimulus pour le

86




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

théatre de ses réves, un organisme autonome, anhistorique, la
création?.

Il signale ici 'appropriation des biens culturels de I’Est par un artiste
de I'Ouest, sans penser a l'équité dans l'échange, thématique a
laquelle nous nous intéresserons plus tard dans la discussion des
enjeux controversés.

Dans le chapitre intitulé « Le Théatre des Saisonniers », Bharucha
décrit le parcours du metteur en scéne Eugenio Barba. Celui-ci
comprend des recherches extensives sur les traditions théatrales de
plusieurs pays, le développement subséquent de sa propre
philosophie et techniques d’entrainement des acteurs, et ensuite un
programme itinérant du « théatre comme troc » a travers le monde.
Les acteurs de son « Odin Teatret » sont formés de maniére extréme-
ment contraignante, réduisant les relations de la compagnie avec
I'extérieur et les distractions de la vie quotidienne. Il impose cette
contrainte avec lintention de construire un fondement solide,
presque anti-culturel, qui leur permettrait de mieux assimiler les
influences locales lorsqu’ils entrent en contact avec des gens d’une
région nouvelle. La philosophie de Barba représente un extréme, bien
str, mais elle fournit un exemple convainquant de la poursuite, de
I'inspiration, voire la dépendance vis a vis de cultures étrangeres>.
Mais Bharucha pose la question suivante : « Est-ce qu'une interven-
tion étrangere est obligatoire afin de réaliser ces possibilités de
développementt? » La question est posée au niveau des possibilités
d’un pays, mais également au niveau de celles d"un artiste individuel.
En tout cas, Bharucha identifie que nous sommes devenus
« mécanisés au théatre ».

Non seulement nos acteurs sont conditionnés pour entrer et sortir sur
un signal, mais nos publics ont également été réduits a des réponses
mécaniques. [...] Leurs impulsions créatives ont été entravées par des
modes de comportement intentées par des établissements culturels.

Si le théatre est bien un endroit privilégié pour expérimenter des
émotions fortes, on peut reconnaitre le besoin de rompre ces entraves
des « réponses mécaniques. » Le changement du lieu est envisagé
comme méthode efficace pour modifier les attentes, pour les artistes

2 Ibid.

3 Ibid., p. 55-59
4 Ibid., p. 57

5 Ibid., p. 125




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

comme pour les publics. Bharucha parle du lieu francais choisi par
Peter Brook pour sa version du Mahabharata:

Pour le Mahabharata en France, il a de nouveau travaillé dans un
paysage naturel, une carriére magnifique, a Balbon pres d’Avignon.
Le simple fait d’aller dans cette « salle de théatre » était quelque chose
d’extraordinaire. Pour de nombreux spectateurs, ¢’était comme un
peélerinage®.

En parlant de son propre projet, Request Concert, il certifie que
I'espace a eu un impact significatif sur 'ambiance et sur I'effet des
représentations : « Ici, dans Chhabildas, la théatralité de I'espace a
fortement coloré I'intimité de la performance” ». Cette discussion a un
rapport évident avec l'évaluation du théatre dans les anciennes
usines, ot le lieu est primordial. Les créateurs du théatre des friches
partagent I'opportunité de bouleverser les attentes des publics, de
secouer les « réponses mécaniques » et d’extraire des émotions plus
authentiques ou crues. Dans le « pélerinage » du Mahabharata de
Peter Brook a Avignon, quand le chemin vers le théatre sort de
I'ordinaire, méme la nouveauté du parcours donne aux spectateurs
I'opportunité d’apercevoir I'expérience du nouveau. Cela ne peut pas
étre seulement une soirée de plus au théatre; il est nécessaire de sy
frayer un chemin et d"utiliser toutes ses orientations.

De méme que les artistes qui trouvent des inspirations esthétiques
dans les formes culturelles d’autres pays et sociétés, I'architecture et
I"équipement restant sur des sites de production peuvent fournir une
source riche et frappante pour susciter des idées nouvelles chez les
créateurs en arts du spectacle vivant. La canalisation, les engrenages,
le haut du plafond, et méme le simple volume de I'espace — tous ces
éléments sont remarquablement différents de la «boite noire» sans
personnalité qui est si caractéristique de la salle de théatre actuelle.
Dans le cas du cirque, les attributs techniques d’une vieille usine
peuvent fournir de vrais avantages pour des ceuvres aériennes. Ces
éléments d’inspiration peuvent aussi fournir des challenges pratiques
qu’il faut vaincre pour faire du théatre dans l'espace. Mais n’est-ce
pas toujours le cas quand nous devons adopter des idées et des
situations étranges? Souvent c’est dans le processus d’adaptation que
le génie nait et rend visible. Bharucha nous donne une observation
fascinante sur la relation entre le visible et I'invisible au théatre, basée
sur ses expériences avec la mise en scéne du « Request Concert » en
Inde:

6 Ibid., p. 83
7 Ibid., p. 126

88




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

Ces éléments invisibles sont devenus plus perceptibles quand ils ont
été montrés a proximité de quelque chose de visible. Si tout était
visible, nous avons découvert, I'effet était le plus souvent naturaliste.
Quand tout était invisible, alors la séquence d’actions est devenue
trop abstraite. Mais quand il y avait une juxtaposition du visible et de
I'invisible, alors il y avait une possibilité de penser au théatres.

N

Quand nous pensons a une vieille fonderie, abandonnée depuis
plusieurs décennies, ot il ne reste que le batiment et quelques anciens
équipement, peut-étre voyons-nous toujours des traces de ses anciens
habitants: une horloge pointeuse, un panneau d’affichage pour les
annonces aux employés. Petit a petit, I'observateur peut commencer a
imaginer les routines et la vie quotidienne du passé. Le visible,
I'invisible, le connu et I'imaginé: voici une juxtaposition riche pour
les artistes et les publics, méme avant linstallation théatrale.
Cependant, Bharucha nous rappelle que 'utilisation des objets quoti-
diens dans le théatre n’est pas le produit fini; mais plutodt ils sont des
outils pour extraire des sentiments, une observation pertinente pour
tous les créateurs de théatre: « En fin de compte, ce qui importe [...]
ce n'est pas la présentation d’objets, mais la dégustation d’émotions
sous-jacentes a ces objets®. »

La quéte de nouvelles identités : la revalorisation des oubliés et des
opprimés

Dans de nombreux projets interculturels et aussi ceux des friches,
nous pouvons également proposer comme buts de définir I'identité et
de revaloriser des gens et des espaces qui ont été oubliés ou
opprimés. Nous voyons souvent les projets et les analyses
transculturels qui abordent les effets de la colonisation, et qui
essayent de redéfinir une réalité postcoloniale. Que ce soit au
Bangladesh, en Inde, ou dans les pays maghrébins, le théatre
postcolonial joue un role sociétal dans l'exploration et dans la
définition des identités nationales et culturelles — et nous le voyons
manipulé par les deux factions, les puissants et les opprimés, selon
leurs points divergents. Bharucha souligne que les objectifs et donc le
« résidu » de colonisation varient parmi les états postcoloniaux, et ce
fait jette des ombres différentes sur chaque pays. En comparant I'Inde
avec I'Indonésie, il observe :

8 Ibid., p. 105
9 Ibid., p. 135

89




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

Le processus de colonisation, bien stir, était nettement différent: alors
que les Néerlandais se sont spécialisés dans I'exploitation économique
la plus brutale (au début du XIXe siécle, le « systeme de culture » avait
réduit Java a une plantation néerlandaise), les Britanniques ont
travaillé plus fort a coloniser nos esprits, a défaut de s’approprier nos
ressources et richesses naturelles. Aujourd’hui, les deux pays vivent
avec les résidus de I'oppression et des bureaucraties passées0.

Akram Khan, chorégraphe britannique-bangladais, est un exemple
frappant d’artiste qui travaille aux frontiéres culturelles et qui donne
voix aux enjeux d’un peuple postcolonial. Ses spectacles de danse-
théatre explorent les racines de Khan et la réalité post-colonialiste au
Bangladesh. Ses ceuvres éclairent les enjeux modernes de la vie
bangladaise, y compris l'importance de l'eau et des ressources
naturelles. La sensation d’étre déchiré entre deux pays qui est éprou-
vée par de nombreux expatriés comme Khan lui-méme?l. Comme
Khan fait des tournées internationales et comme il devient encore
plus connu par les publics mondiaux, il donne voix et une plate-
forme a ces questions. Ses créations obligent les spectateurs a
considérer et réfléchir sur ses enjeux, dont de nombreux spectateurs
étrangers ne s’étaient pas encore rendus compte.

La lutte pour définir une identité nouvelle et courante est également
présente dans des villes post-industrielles, et donc nous voyons un
nouveau point commun dans notre comparaison. Pour les villes
fondées et développées pendant ou apres le début de l'industri-
alisation, la productivité de I'industrie a formé une partie de 'identité
civique: la dignité du travail, la valeur sociétale de la fabrication. Sans
une telle productivité matérielle, ces villes sont confrontées a la
nécessité de définir une nouvelle identité, méme de rétablir leur
valeur. Comme dans les sociétés postcoloniales, le théatre peut jouer
un role dans cette épreuve. Au travers une ceuvre théatrale, les
artistes peuvent raconter des histoires oubliées ou négligées pour
renouveler la dignité et la fierté des opprimés et ceux qui ont
autrefois subi des injustices. C’était I'un des objectifs de Request
Concert, le projet de Bharucha qui a enquété sur la vie quotidienne de
trois femmes dans trois endroits et contextes variés en Inde. Les
metteurs en scene et leurs collaboratrices ont commencé avec le texte
allemand qui décrit un spectacle largement muet, une soirée chez une
femme seule de la classe ouvriere qui accomplit des taches

10 Ibid., p. 158
11 Akram Khan Company, Akram Khan Company, http:/ /www.akramkhancompany.
net/ (8 janvier 2013).

90




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

habituelles. Pour I'adapter a chaque endroit différent, les metteurs-
en-scéne ont travaillé avec une actrice de chaque région pour
sélectionner des taches appropriées et des éléments emblématiques
de la vie quotidienne d’une telle femme dans la région choisie. En les
intégrant au spectacle, les créateurs ont souligné la dignité simple des
femmes de cette région et I'importance basique de leurs taches les
plus banales!2.

Je ne peux pas nier que les productions a Calcutta, Bombay et Madras
ont considérablement aidé a concrétiser mes affinités avec les détails
de la vie quotidienne en Inde que javais déja considérés comme
acquis. Combien d’entre nous, je me demande, voyons nos propres
maisons, dans les rues ot nous vivons, nos rituels et nos gestes
quotidiens? Request Concert m’a appris a ne pas considérer comme
acquis le familier, mais plutét d’absorber la grappe de ses auras, qui a
leur tour contiennent des couches de 'histoirel3.

Nous pouvons trouver des liens potentiels avec des gens de la classe
ouvriére dans les villes post-industrielles, ceux qui ont été licenciés a
cause du phénomene de la mondialisation et qui cherchent encore du
travail. Une classe de gens qui manquent de compétences avancées,
mais qui possedent un dévouement au travail, maintenant oubliés
par I'économie globale. Le théatre des friches propose des possibilités
pour raconter leurs histoires et reconnait leur simple dignité. Un
objectif associé est d’utiliser le théatre pour raconter des histoires et
donc souligner le valeur et 'importance d’un espace. Compte tenu
des exemples discutés par Bharucha, nous pouvons oser comparer
des projets sur des espaces sacrés et laiques, chacun avec ses propres
mythes, narrations, et couches de signification. Bharucha raconte ses
expériences en suivant une production traditionnelle dune épopée
mise en scéne dans le style Krishnattam, qui se déroule au temple de
Guruvayur. Bien str, les publics de ce spectacle religieux reconnais-
sent plusieurs couches de sens dans les paroles, la chorégraphie, les
costumes, et les jeux des acteurs. Mais ils trouvent aussi de la signi-
fication dans le temple lui-méme. Par exemple, un trou particulier
dans le plafond permet de transmettre des histoires connues par tous
les pelerins qui sont venus pour l"expérience du spectacle.

Selon la légende, Shankaracharya, le philosophe d’Advaitya, volait
dans le ciel avec Narada muni. Il rejeté I'invitation de Narada de
participer dans le rituel de darshan au temple ce jour-1a, en négligeant
I'importance des rituels populaires. Soudain, il tomba du ciel et a

12 Bharucha, op. cit., p. 5-6
13 Ibid., p. 151

91




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

travers le toit du temple. Dieu lui pardonna, mais seulement apres
que Shankaracharya ait promis de régulariser le programme du
Temple, un programme qui est toujours en vigueur actuellement.

[...] Rappeler que les détails insignifiants en apparence, comme un
trou dans le plafond du temple de Guruvayur (et I'histoire qui lui
est connectée), ont été profondément intériorisés par les pelerins qui
regardent le Krishnattam. Pour eux, 'espace du temple n’est pas
seulement l’architecture, il a été transfiguré par le biais des
innombrables mythes et légendes qui sont incorporés dans
pratiquement tous les coins de Guruvayur'.

Dans le contexte du spectacle de Krishnattam, la salle de théatre est
un vieux temple, doté de significations divines pour ces publics. Mais
pouvons-nous appliquer cette remarque de Bharucha pour mieux
comprendre le théatre des friches? Effectivement, pour les
spectateurs qui connaissent les histoires d’un espace, une piece de
théatre sur place fournit le moment de s’asseoir, observer et réfléchir.
Les publics qui connaissent les histoires gravées dans ces espaces
auront des expériences et des émotions différentes de ceux qui ne
connaissent pas le contexte du cadre. En regardant un spectacle dans
une usine, un ancien ouvrier aurait une compréhension et des
émotions infiniment plus distinctes que ceux d’un homme qui ne
serait jamais encore entré dans une fonderie. Dans le périodique
Europa, Emmanuelle Lemoine affirme l'importance culturelle et
sociale des projets artistiques dans d’anciennes usines d’Europe: «
Les réhabilitations artistiques se multiplient pour ne pas laisser dans
I'oubli notre patrimoine industriel. Toutes ces friches, laissées a
I'abandon suite au déclin des industries européennes, font partie de
I'histoire culturelle, économique et sociale de la construction du
continent!>. » Nous avons examiné plusieurs objectifs qui pourraient
étre partagés entre les projets de théatre sur les frontieres des
cultures, et ceux programmés dans les anciennes usines : le désir de
multiplier les stimuli esthétiques et sociaux pour les artistes et leurs
publics; I'objectif de valoriser un endroit incompris ou inconnu, de
renouveler la dignité et la fierté des gens opprimés, d’identifier une
identité commune en face des changements sociétaux. Ces objectifs
sont-ils trop vastes pour le théatre? En considérant ces grands projets
complexes, Bharucha cite Bharata Muni, le sage et auteur présumé du
Natya Shastra, le traité classique en Inde, sur le théatre et la danse:

14 Ibid., p. 175
15 Lemoine, Emmanuelle, « Une Europe en friches », Europa, hors-série juin 2012,

p. 3.




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

Bharat Muni nous informe que « il n'y a aucune sage maxime, aucun
apprentissage, aucun art ou artisanat, aucun dispositif, aucune action
qui ne se trouve pas dans le drame. » Peut-étre que ceux d’entre nous
dans le théatre qui veulent faire tomber les barrieres, faire se croiser
les cultures et intégrer des éléments apparemment exotiques dans
notre travail devraient étre inspirés par ces mots. Ils devraient nous
inciter a voir I'avenir du théatre dans une relation dynamique avec le
passéle,

Voyons quels aspects controversés peuvent étre observés dans ces
projets ambitieux.

ASPECTS CONTROVERSES

Malgré les nobles objectifs de ces projets du théatre sur les impacts
sociaux, ils peuvent susciter de sérieux enjeux dans les cultures et
dans les communautés qu’ils impliquent. Le théatre est puissant,
mais qui détient cette puissance? Comment est-elle maniée? Ces
questions d’équité et d’éthique se trouvent au fondement de
plusieurs problemes abordés dans la partie suivante, en rapport avec
les projets transculturels et interculturels, et appliqués au théatre des
friches. Nous traiterons des questions de 'appropriation des biens de
I'un au profit d’un autre, des bénéficiaires et des publics prévus, des
idées d’authenticité et de pouvoir dans une mise en scéne, et
finalement la question des résultats durables.

L’appropriation des biens de I'un pour le profit de 'autre : a qui
s’adresse le projet ?

Dans sa critique du Mahabharata de Peter Brook, Bharucha aborde de
maniere engagée 1'enjeu de l'appropriation des biens d'une culture
pour le profit d'une autre. Dans cette mise en scéne d’une épopée
classique et sacrée de la culture indienne par un artiste européen,
Bharucha trouve une grande injustice envers le peuple de I'Inde?’. 11
affirme que Brook, de fagon flagrante, n’a conservé que des morceaux
de la grande épopée capables de motiver le public européen, pour les
intriguer et les amuser. Manquant, a son avis, de respect évident pour

16 Bharucha, op. cit., p. 141-142
17 Ibid., p. 69-87

93




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

les significations profondes de I'ceuvre pour les hindous, Brook les
présente comme des curiosités mystérieuses et des objets de beauté
congues pour un public largement européen. De plus, le projet a été
fait avec le soutien du gouvernement indien, une exportation
culturelle pour promouvoir I'Inde, mais qu’il juge revétir d'un intérét
contestable pour les citoyens du pays. Bharucha en fait un exemple
clair de comportement «néocolonial», qui a provoqué de la souffrance
et des sentiments d’injustice, ce qu’il souligne dans le passage
suivant:

Invariablement, les plus profondes critiques de I’ethnocentrisme et du
comportement néocolonial sont faites par des personnes qui ont été
directement touchés par eux. Le plus souvent, cependant, ces critiques
sont rarement représentées dans la presse, qui est ce qui détermine la
production du discours académique. IIs ont souffert en silence, ou
partagé avec quelques amis. La douleur est intériorisée ou bien
masquée par des sourires et des gestes d’hospitalité. Ce qui émerge
est une histoire souterraine de linterculturalité qui contredit
totalement le scénario officiel. Tel est le cas du Mahabharata de
Brook!s.

Bharucha précise qu’il a écrit sa critique :

« pour défendre une certaine idée de «territoire » contre
I'empiétement d'un type particulier de linterculturalité
ethnocentrique que j'ai vu travailler en complicité avec un plus grand
systéme politique’. »

Cette discussion souléve la question des bénéficiaires prévus d'un
projet théatral. A qui s’adresse une mise en scéne qui invoque
plusieurs cultures? Souvent, elle est destinée a des publics qui
partagent la méme culture que le metteur en scéne. Bien que
plusieurs créateurs puissent envisager des spectateurs qui soient
presque néophytes quant aux autres cultures, simplement ravis
d’avoir de breves apparitions d’un nouveau monde exotique, il faut
reconnaitre d’autres points de vue:

Dans la « population cible » il pourrait y avoir des membres d’une
« culture d’origine » qui liraient la soi-disant « réélaboration » de leur
culture d’une maniere tres différente de la facon dont on s’attend a ce
qu'une « population cible » la lise. L’interculturalité doit tenir compte

18 Ibid., p. 85
19 Ibid., p. 249

94




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

des différentes manieres de voir, sinon il est encore une autre pratique
homogénéisée?0.

En outre, Bharucha encourage une perspective de réciprocité dans les
projets pluriculturels. I affirme que de maniére symptomatique, les
artistes du théatre contemporain ne cherchent qu'a emprunter
quelque chose d"une tradition étrangere et a l'attacher a leur propre
tradition. Mais l'artiste doit considérer 'autre culture a laquelle il
emprunte de I'inspiration, des traditions et des connaissances.

Si l'interculturalité est née de la rencontre de soi et de «'autre », le
véritable défi est de maintenir la réciprocité de cette dynamique. Trop
souvent, le soi-méme ou plus précisément I'ego domine «l'autre »
culture, qui devient un simple prolongement de sa propre
philosophie. En nous explorant au travers d'une autre culture, il faut
se demander ce que cette culture regoit de notre intervention. A quoi
cela sert-il si nous sommes les seuls qui gagnent dans la rencontre?!?

Pour appliquer ces critiques et ces questions de l'interculturalité aux
théatre des friches, il faut analyser la communauté ot la mise en
scene se déroulera pour comprendre la role joué par l'usine dans la
culture régionale. De quelle maniére les habitants considerent-ils
I'ancienne usine? L’industrie fait-elle partie de leurs systemes de
valeurs et de croyances? Existe-il toujours des traditions du quartier
fondées ou influencées par I'ancienne entreprise? Que représentent
'usine et I'industrie aujourd hui?

Encore une fois, des conseils de Bharucha peuvent nous donner une
orientation pertinente:

I faut étudier les mythes non seulement dans leurs contextes de
performances, mais également a travers les moyens divers dans
lesquels ils ont été requs par des gens dés leur enfance au moyen des
histoires, des anecdotes, des proverbes, des films mythologiques, et
dans I'art des calendriers?2

N

Nous nous attendons a ce que l'industrie jette une ombre plus
importante dans les villes fondées a 1'époque de l'industrialisation,
ou les grandes entreprises ont encouragé le développement urbain et
ont influencé plusieurs aspects de l'identité civique.

20 Ibid., p. 245
21 Ibid., p. 158
22 Ibid., p. 29

95




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

Dans leur ouvrage Corporate Wasteland: The Landscape and Memory of
Deindustrialization (Friche d’entreprise: Le panorama et la mémoire de la
désindustrialisation), Steven High et Davis W. Lewis décrivent les
histoires de plusieurs villes en Amérique du Nord apres le
désindustrialisation. En discutant la ville de Sturgeon Falls dans
'Ontario, ils racontent 1'étendue de I'influence du moulin sur I'iden-
tité de la ville. « L'histoire du moulin et 'histoire de la ville était une
seule et méme histoire, dans les yeux de beaucoup.?» Et aux Ftats-
Unis, ou le football américain est un symbole culturel majeur, de
nombreuses équipes de football américain portent un nom relié a
I'industrie primaire de leur région: les Steelers du Pittsburgh (les
aciéristes), les Boilermakers du Purdue (les chaudronniers), les
Packers du Green Bay (les emballeurs). Dans un stade complet avec
des dizaines des milliers de supporters qui chantent « nous sommes
les aciéristes », on voit une influence indéniable de l'industrie sur
I'identité régionale, une influence peut-étre entiérement étrangere
aux yeux de ceux qui viennent de différents milieux.

Plus précisément, dans 'analyse de l'appropriation des biens d'un
groupe au profit d'un autre, il faut s’informer sur le sens de la propri-
été. Tout au long des critiques de Bharucha, il est évident que I'auteur
diagnostique un détournement de plusieurs projets interculturels, et
estime que trop souvent les propriétaires d’'une tradition ne
bénéficient pas d'une échange équitable. Dans le cas d’une ancienne
usine, laissée a 'abandon depuis plus d’une décennie, qui la regarde
avec un sens de la propriété? Qui sont les parties prenantes? Cette
analyse nous prépare également a aborder les enjeux suivants.

Le processus de la mise en scene et I’authenticité

Pour discuter des impacts du processus de la mise en scene
interculturelle, Bharucha décrit la philosophie et les histoires de son
projet Request Concert, dont nous avons déja parlé. La piece est créée
de nouveau dans trois villes en Inde, en collaboration avec une artiste
de la région dans chaque cas. Elles étaient « les actrices locales
destinées aux publics locaux?* », une sélection refléchie par Bharucha
et son collaborateur Lutgenhorst. Etant donné leur désir de créer une
piéce fondée sur une réalité locale dans chaque instance, Bharucha et

23 « The history of the mill and the history of the town were, for many, one and the
same. » High, Steven, et Lewis, Davis W., Corporate Wasteland: The Landscape and
Memory of Deindustrialization, Cornell University Press, Ithaca, 2007, p. 94

24 Ibid., p. 152

96




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

Lutgenhorst se fiaient a ces collaboratrices tout au long du processus
d’adaptation du texte allemand. Les deux hommes ont déterminé que
'établissement de ces partenariats serait essentiel a la réussite de
leurs efforts interculturels. Bharucha décrit les défis et les complica-
tions de chaque partenariat et processus d’adaptation, mais il
souligne les connaissances interculturelles plus profondes qu’il a
acquis en chemin?.

Dans leur premiere mise en sceéne, a Calcutta, ils ont travaillé avec
'actrice Usha Ganguli pour faire face au défi d’adapter chaque rituel
banal pour un européen dans le texte au nouveau cadre de Calcutta.
Les rituels de la nourriture dans le texte leur ont posé plusieurs
problémes, mais leurs efforts pour trouver des équivalents bengalis
pertinents ont créé finalement une piece plus sensible pour leur
public local. Selon Bharucha:

Le public semblait aimer la regarder en train de manger: ils ont
sympathisé avec la saveur et la texture de la nourriture. En aucune
séquence n’était la « bengalité » (Bengaliness) de notre production plus
immédiate et plus participative. [...] La lecon a tirer de nos
expériences avec les aliments dans Anurodher Asar (nom de la piéce en
bengali), c’est que vous devez respecter les tabous d'une culture
particuliére. Vous ne pouvez expérimenter que dans les limites de ses
propres regles2o.

Bharucha souligne que Lutgenhorst et lui, comme metteurs en scéne,
ont visé des collaborations justes et équitables avec leurs
collaboratrices locales, quoique 1'essai de Bharucha ne représente que
sa propre version de I'histoire. Par contre, si on retourne a sa critique
du Mahabharata de Peter Brook, Bharucha explique que le processus
de Brook pour développer et mettre en scene I'épopée n’a pas beau-
coup engagé de maitres et d’artistes indiens. Percu comme fermé et
exclusif par de nombreux artistes indiens, ce processus a contribué
aux sentiments d’injustice dont nous avons parlé auparavant. Il écrit:
« Pour moi, le processus de la méthode interculturelle de recherche
de Brook ne peut pas étre séparé de la production27. » Il est évident
que Bharucha soutient un processus de recherche et de création fondé
sur 'immersion dans la culture qui l'intéresse, pour la confronter
directement. En décrivant le mode de développement et d’adaptation
de Request Concert, il dit: « L’ethnographie de notre travail est venue

25 Bharucha, p. 91-151
26 Ibid., p. 99-100
27 Ibid., p. 84




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

des villes dans lesquelles nous jouions. Notre « vérité » a été constam-
ment remise en cause par les immédiatetés de nos environnements2s.»

Par contre, lors d'une tournée ultérieure de Request Concert en
Allemagne, 1'équipe créative a souffert d’'un manque de temps. Elle
n‘a pas pu s’ajuster ou méme interagir avec le nouveau cadre
allemand.

Nous n’avons pas eu le temps de remettre en question notre nouvel
environnement, connu seulement par fragments, a travers les repas
dans les restaurants (ot le végétarisme dominant du groupe a posé
beaucoup de problemes), les longues heures interminables sur
I'autoroute (en dépit de voyager a 110 km a I'heure), les échanges avec
les techniciens de théatre (qui a opéré comme les membres d’une
usine) et des rencontres superficielles avec des bureaucrates, des
guides, des journalistes et des cameramen. Ce genre d’interculturalité
a moins a voir avec la créativité qu’avec 'endurance?.

Avec cette anecdote, 'auteur et metteur-en-scene renforce 1'impor-
tance du temps afin de garantir un véritable échange interculturel.
Trop souvent, les plannings des festivals internationaux cherchent
par exemple & maximiser le nombre de passages. Cela est un atout
pour les spectateurs ou encore pour les organisateurs d’un point de
vue financier. Malheureusement, cela se fait au détriment de
nombreux types d’apprentissage culturel.

Afin d’analyser 1'éthique du processus de développement et de la
mise en scéne, il faut examiner les roles et les pouvoirs au sein de
I'équipe de production. Qui dirige, et qui suit? Qui donne, et qui
recoit? Ces échanges, sont-ils équitables aux yeux de toutes les parties
impliquées? Ensuite, il est nécessaire d’étudier le mode de
préparation. Comment les créateurs interculturels ont-ils appris puis
assimilé les traditions et les techniques de l'autre culture? Ont-ils
confronté leurs propres hypotheses et leurs idées préconcues avec
I'immersion dans les réalités locales? Ont-ils pris le temps d’évaluer
le contexte historique et politique?

Quelle que soit la nature de son travail — que ce soit interculturelle
ou intraculturelle ou les deux- on ne peut pas séparer la réflexion de
ses modalités de contradictions particulieres du contexte historique
dans lequel le travail est placé. Aucune théorie ou critique de
I'interculturalité peut commencer, a mon avis, sans confronter la
politique de son emplacement. Et cela, malheureusement, continue

28 Ibid., p. 153
29 Ibid., p. 147

98




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

d’échapper la plupart des chercheurs d’interculturalité qui, dans leur
quéte des valeurs et des sources «pré-culturelles», «transculturels» ou
«universelles», imaginent que l'interculturalité peut transcender tout-
a-fait les particularités de son histoire.

L’ensemble de ces questions forment une grille d’analyse permettant
I'évaluation du processus de développement de projets théatraux
avec d'impact sociaux - que ceux ci soient interculturels ou qu'’ils
s’inscrivent au sein de friches industrielles.

Pour résumer : quels résultats durables ?

Nous avons donc examiné des objectifs partagés et des aspects
controversés que 1'on retrouve a la fois dans le théatre interculturel et
dans le théatre des friches. Comme objectifs, nous avons vu la quéte
pour de nouveaux stimuli, et la quéte pour des identités nouvelles: la
revalorisation des oubliés et opprimés. Quant aux enjeux
controversés, nous avons abordé l'appropriation des biens de l'un
pour le profit de l'autre: & qui s’adresse le projet, et quel est le
processus de la mise en scéne en rapport avec "authenticité. Tout au
long de ces enjeux, nous avons comparé des projets théatraux sur les
frontieres culturelles avec le théatre des friches, en notant plusieurs
similarités parmi ces deux types de création et leurs impacts sociaux.
Nous pouvons donc bien nous servir du cadre analytique de Rustom
Bharucha pour analyser certains des aspects des objectifs et du
processus des projets théatraux étant montés au sein d’anciennes
usines. Mais finalement, que sont les résultats durables de ces
interventions artistiques? Pour les créateurs qui partagent 1'espoir
d’effectuer un changement sociétal dans un endroit ou pour un
peuple, produisent-elles vraiment un changement? Bharucha
d’ailleurs écrit: « Peut-étre que ce qui est le plus nécessaire, quel que
soit le genre de travail interculturel, est un engagement a long
terme3.. » Des recherches futures ne devraient-elles pas poursuivre
I'analyse de ces engagements d’un point de vue du profondeur et de
la pérennité de leurs impacts?

30 Ibid., p. 243
31 Ibid., p. 163

99




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

BIBLIOGRAPHIE

Akram Khan Company, Akram Khan Company,
http:/ /www.akramkhancompany.net/ (8 janvier 2013).

Bhabba, Homi K., Les lieux de la culture, Paris, Payot, 2007, traduit par
Frangoise Bouillot.

Bharucha, Rustom, Theatre and the World: Performance and Politics of
Culture, London, Manohar, 2005.

High, Steven, et Lewis, Davis W., Corporate Wasteland: The Landscape
and Memory of Deindustrialization, Ithaca, Cornell University Press,
2007.

Lemoine, Emmanuelle, « Une Europe en friches », Europa, hors-série
juin 2012.

100




