
 
LLE TEXTE ÉTRANGER 
L#9                      .févr ier  2014 

 
 
 
 
QQQTRANSCULTURALITÉ(S) 

QQQARTS DU SPECTACLE VIVANT ET LITTÉRATURES 

QQQDE L’INDE CONTEMPORAINE 

                                      
 
 

QQQNuméro coordonné par Katia LégeretQQQ  
QQQUniversité Paris 8 QQQ 

 
 

 
 
 
         POUR CITER CET ARTICLE 
         Jennifer Post Tyler, « Approche des enjeux éthiques dans le théâtre des friches » 
         Le Texte étranger [en ligne], n° 9, mise en ligne février 2014 

      URL : http://www.univ-paris8.fr/dela/etranger/pages/9/posttyler.pdf 
 
 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

84 

 

VERS UNE ÉVALUATION DES ENJEUX ÉTHIQUES DANS LE THÉÂTRE DES 
FRICHES, INSPIRÉ PAR L’INTERCULTURALITÉ DE RUSTOM BHARUCHA 

 

Jennifer Post Tyler 

  

 

 

ans un monde caractérisé par une mondialisation rapide, de 
plus en plus d’artistes du théâtre trouvent inspiration et 

stimulation aux croisements des cultures et des époques. Que peut 
découvrir un chorégraphe français lorsqu’il aborde une forme de 
danse traditionnelle japonaise ou bien un metteur en scène afro-
américain lorsqu’il collabore avec des comédiens italiens? Ces projets 
théâtraux sont souvent fascinants et compliqués. Ils offrent l’occasion 
de découvrir de nouvelles significations ou compréhensions mais 
peuvent également provoquer malentendus et indignations culturels. 
En même temps, le phénomène de la délocalisation économique et les 
réalités d’une économie globale ont transformé le rôle de l’industrie 
dans la plupart des villes occidentales. Des milliers d’usines ont été 
délaissées et vidées, rendues inutiles par de nouvelles structures à 
l’étranger. De nombreux artistes sont attirés par ces bâtiments 
industriels à l’abandon, parfois séduits par leur disponibilité et par 
des coûts réduits, mais souvent profondément intrigués par l’esthé-
tique de leur architecture et par les histoires de ces lieux. Ces friches 
elles-mêmes représentent une frontière culturelle et temporelle, une 
démarcation entre les valeurs et les accords sociétaux d’un passé 
industriel révolu, les difficultés réelles du présent, et les possibilités 
offertes par le futur. Des chercheurs travaillant sur l’interculturalité et 
la transculturalité nous ont donné des cadres permettant l’analyse 
des enjeux soulevés par les œuvres théâtrales travaillant aux 
frontières de plusieurs cultures. Pourrait-on donc utiliser ces 
connaissances transculturelles afin de mieux comprendre ce qui se 
passe dans le cadre d’un « théâtre des friches », où des usines en 
friche servent d’espaces théâtraux?  

Cet article examinera plusieurs enjeux transculturels et interculturels 
que Rustom Bharucha les a analysés dans Le théâtre et le monde: la 
performance et la politique de la culture. Nous évaluerons leur pertinence 
avec le théâtre des friches, dans l’intérêt de développer un système 

D 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

85 

 

d’analyse réceptif aux questions culturelles invoquées par les projets 
théâtraux dans les anciennes usines. L’ouvrage de Rustom Bharucha 
comprend plusieurs analyses de projets transculturels et inter-
culturels, dont ses propres œuvres ainsi que des mises en scènes de 
Peter Brook et d’Eugenio Barba. Ses travaux fournissent des outils 
d’analyses générales pouvant notamment être utilisés pour aborder la 
question du théâtre des friches. Nous trouverons de nombreux 
parallèles sur les objectifs partagés (le stimulus d’un travail aux 
frontières, la valorisation de l’histoire d’un endroit, le renouvellement 
de la dignité des opprimés) et certains aspects controversés 
(l’appropriation des biens, l’authenticité, les bénéficiaires prévus, le 
processus du développement, et le pouvoir). Rustom Bharucha 
examine d’un point de vue critique plusieurs projets impliquant 
plusieurs cultures, et il utilise le terme « interculturel » presque 
exclusivement dans la majorité de son étude, contrairement aux 
chercheurs qui insistent sur le terme « transculturel. » Il privilège 
finalement « l’intraculturalité », en dirigeant son regard vers son pays 
natal, l’Inde, pour partir à la découverte des frontières entre la 
multitude des cultures regroupées dans ce pays complexe. Bien qu’il 
analyse plusieurs œuvres internationales pour défendre ses idées, sa 
principale préoccupation reste cependant l’abus euro-américain des 
ressources du théâtre indien. Dans un chapitre, Bharucha discute les 
projets d’Eugenio Barba et son Théâtre des Saisonniers (Theatre of 
Migrants); dans un autre essai, il critique de façon sévère le 
Mahabharata de Peter Brook. Il examine ensuite les histoires de son 
propre projet, Request Concert, une collaboration avec l’allemand 
Manuel Lutgenhorst et plusieurs artistes locaux dans les villes 
asiatiques où la pièce était mise en scène. Dans ses critiques, l’équité 
(ou plutôt, l’inégalité) parmi les gens représentés dans une œuvre 
théâtrale est une préoccupation fondamentale qui sous-tend une 
bonne partie des enjeux examinés : « ce qui me préoccupe, c’est 
l’éthique de la représentation sous-jacente à tout échange intercul-
turel et les rapports sociaux qui la constituent1. » L’équité, l’éthique, 
et les rapports sociaux: voici les fondements de son analyse. Nous 
examinerons dans un premier temps les objectifs partagés, puis les 
enjeux controversés. Nous présenterons finalement, pour la recherche 
future, des questions autour de cette problématique. 

 

                                            
1 Bharucha, Rustom, Theatre and the World: Performance and Politics of Culture, London, 
Manohar, 2005, p. 3-4 (Cet extrait, comme tous ceux de l’article, a été traduit par nos 
soins). 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

86 

 

DES OBJECTIFS PARTAGÉS 

Dans son introduction, Bharucha souligne que les phénomènes de 
mondialisation, notamment au niveau de la communication, ont 
accéléré les possibilités d’échange interculturel et artistique, et un 
nombre croissant d’artistes de théâtre se sont s’engagés dans des 
projets multiculturels. Tout au long du séminaire de Katia Légeret 
Nouvelles Esthétiques nous avons mentionné de nombreux artistes qui 
se passionnent pour ces collaborations complexes, dont Peter Brook 
et Akram Khan, qui explore ses propres racines bangladaises et 
britanniques à travers ses créations de danse-théâtre. Evidemment, 
l’attrait de ces projets est large, mais quelles sont les motivations et 
les intentions des artistes qui s’engagent dans de telles entreprises? 
En particulier, quels sont les buts partagés parmi les créations qui 
incluent plusieurs cultures et celles qui sont installées dans 
d’anciennes usines? Ces objectifs peuvent être catégorisés suivant 
deux quêtes majeures. D’une part, la quête pour de nouveaux stimuli 
comprend le désir de multiplier les stimuli esthétiques et sociaux 
pour les artistes et leurs publics, et de rompre nos réponses 
automatisées. D’autre part, la quête pour des identités nouvelles a 
pour objectif de renouveler la dignité et la fierté des gens opprimés, 
et de valoriser un lieu incompris ou inconnu. 

 

La quête de nouveaux stimuli 

Parmi les motivations diverses des artistes, nous trouvons d’abord le 
désir d’être inspiré et dynamisé par de nouveaux stimuli trouvés 
dans l’autre culture. Cette motivation résonne également avec les 
protagonistes du théâtre des friches. Bharucha soutient le besoin de 
bouleverser les routines et les attentes tant des artistes que des 
spectateurs, mais il est plutôt sceptique quant à l’utilisation d’autres 
cultures comme stimuli. Il analyse ainsi la quête d’Antonin Artaud 
dans les pays asiatiques, où celui-ci a étudié plusieurs formes des arts 
du spectacle vivant et « dont il a tiré des sources de rajeunissement » : 

 
Ce qui préoccupait Artaud n’était pas le théâtre balinais en tant que 
tel, mais son lien avec le « théâtre oriental », un entrepôt magique de 
rythmes ancestraux et de gestes, de hiéroglyphes et de révélations 
cosmiques, de transes et de métaphysique, d’alchimie mentale et 
d’exorcisme. Le théâtre balinais était simplement un stimulus pour le 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

87 

 

théâtre de ses rêves, un organisme autonome, anhistorique, la 
création2. 

Il signale ici l’appropriation des biens culturels de l’Est par un artiste 
de l’Ouest, sans penser à l’équité dans l’échange, thématique à 
laquelle nous nous intéresserons plus tard dans la discussion des 
enjeux controversés. 

Dans le chapitre intitulé « Le Théâtre des Saisonniers », Bharucha 
décrit le parcours du metteur en scène Eugenio Barba. Celui-ci 
comprend des recherches extensives sur les traditions théâtrales de 
plusieurs pays, le développement subséquent de sa propre 
philosophie et techniques d’entrainement des acteurs, et ensuite un 
programme itinérant du « théâtre comme troc » à travers le monde. 
Les acteurs de son « Odin Teatret » sont formés de manière extrême-
ment contraignante, réduisant les relations de la compagnie avec 
l’extérieur et les distractions de la vie quotidienne. Il impose cette 
contrainte avec l’intention de construire un fondement solide, 
presque anti-culturel, qui leur permettrait de mieux assimiler les 
influences locales lorsqu’ils entrent en contact avec des gens d’une 
région nouvelle. La philosophie de Barba représente un extrême, bien 
sûr, mais elle fournit un exemple convainquant de la poursuite, de 
l’inspiration, voire la dépendance vis à vis de cultures étrangères3. 
Mais Bharucha pose la question suivante : « Est-ce qu’une interven-
tion étrangère est obligatoire afin de réaliser ces possibilités de 
développement4? » La question est posée au niveau des possibilités 
d’un pays, mais également au niveau de celles d’un artiste individuel. 
En tout cas, Bharucha identifie que nous sommes devenus 
« mécanisés au théâtre ». 

Non seulement nos acteurs sont conditionnés pour entrer et sortir sur 
un signal, mais nos publics ont également été réduits à des réponses 
mécaniques. […] Leurs impulsions créatives ont été entravées par des 
modes de comportement intentées par des établissements culturels5. 

Si le théâtre est bien un endroit privilégié pour expérimenter des 
émotions fortes, on peut reconnaître le besoin de rompre ces entraves 
des « réponses mécaniques. » Le changement du lieu est envisagé 
comme méthode efficace pour modifier les attentes, pour les artistes 

                                            
2 Ibid. 
3 Ibid., p. 55-59 
4 Ibid., p. 57 
5 Ibid., p. 125 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

88 

 

comme pour les publics. Bharucha parle du lieu français choisi par 
Peter Brook pour sa version du Mahabharata: 

Pour le Mahabharata en France, il a de nouveau travaillé dans un 
paysage naturel, une carrière magnifique, à Balbon près d’Avignon. 
Le simple fait d’aller dans cette « salle de théâtre » était quelque chose 
d’extraordinaire. Pour de nombreux spectateurs, c’était comme un 
pèlerinage6.  

En parlant de son propre projet, Request Concert, il certifie que 
l’espace a eu un impact significatif sur l’ambiance et sur l’effet des 
représentations : « Ici, dans Chhabildas, la théâtralité de l’espace a 
fortement coloré l’intimité de la performance7 ». Cette discussion a un 
rapport évident avec l’évaluation du théâtre dans les anciennes 
usines, où le lieu est primordial. Les créateurs du théâtre des friches 
partagent l’opportunité de bouleverser les attentes des publics, de 
secouer les « réponses mécaniques » et d’extraire des émotions plus 
authentiques ou crues. Dans le « pèlerinage » du Mahabharata de 
Peter Brook à Avignon, quand le chemin vers le théâtre sort de 
l’ordinaire, même la nouveauté du parcours donne aux spectateurs 
l’opportunité d’apercevoir l’expérience du nouveau. Cela ne peut pas 
être seulement une soirée de plus au théâtre; il est nécessaire de s’y 
frayer un chemin et d’utiliser toutes ses orientations. 

De même que les artistes qui trouvent des inspirations esthétiques 
dans les formes culturelles d’autres pays et sociétés, l’architecture et 
l’équipement restant sur des sites de production peuvent fournir une 
source riche et frappante pour susciter des idées nouvelles chez les 
créateurs en arts du spectacle vivant. La canalisation, les engrenages, 
le haut du plafond, et même le simple volume de l’espace — tous ces 
éléments sont remarquablement différents de la «boîte noire» sans 
personnalité qui est si caractéristique de la salle de théâtre actuelle. 
Dans le cas du cirque, les attributs techniques d’une vieille usine 
peuvent fournir de vrais avantages pour des œuvres aériennes. Ces 
éléments d’inspiration peuvent aussi fournir des challenges pratiques 
qu’il faut vaincre pour faire du théâtre dans l’espace. Mais n’est-ce 
pas toujours le cas quand nous devons adopter des idées et des 
situations étranges? Souvent c’est dans le processus d’adaptation que 
le génie naît et rend visible. Bharucha nous donne une observation 
fascinante sur la relation entre le visible et l’invisible au théâtre, basée 
sur ses expériences avec la mise en scène du « Request Concert » en 
Inde: 

                                            
6 Ibid., p. 83 
7 Ibid., p. 126 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

89 

 

 
Ces éléments invisibles sont devenus plus perceptibles quand ils ont 
été montrés à proximité de quelque chose de visible. Si tout était 
visible, nous avons découvert, l’effet était le plus souvent naturaliste. 
Quand tout était invisible, alors la séquence d’actions est devenue 
trop abstraite. Mais quand il y avait une juxtaposition du visible et de 
l’invisible, alors il y avait une possibilité de penser au théâtre8.  

Quand nous pensons à une vieille fonderie, abandonnée depuis 
plusieurs décennies, où il ne reste que le bâtiment et quelques anciens 
équipement, peut-être voyons-nous toujours des traces de ses anciens 
habitants: une horloge pointeuse, un panneau d’affichage pour les 
annonces aux employés. Petit à petit, l’observateur peut commencer à 
imaginer les routines et la vie quotidienne du passé. Le visible, 
l’invisible, le connu et l’imaginé: voici une juxtaposition riche pour 
les artistes et les publics, même avant l’installation théâtrale. 
Cependant, Bharucha nous rappelle que l’utilisation des objets quoti-
diens dans le théâtre n’est pas le produit fini; mais plutôt ils sont des 
outils pour extraire des sentiments, une observation pertinente pour 
tous les créateurs de théâtre: « En fin de compte, ce qui importe […] 
ce n’est pas la présentation d’objets, mais la dégustation d’émotions 
sous-jacentes à ces objets9. » 

 

La quête de nouvelles identités : la revalorisation des oubliés et des 
opprimés 

Dans de nombreux projets interculturels et aussi ceux des friches, 
nous pouvons également proposer comme buts de définir l’identité et 
de revaloriser des gens et des espaces qui ont été oubliés ou 
opprimés. Nous voyons souvent les projets et les analyses 
transculturels qui abordent les effets de la colonisation, et qui 
essayent de redéfinir une réalité postcoloniale. Que ce soit au 
Bangladesh, en Inde, ou dans les pays maghrébins, le théâtre 
postcolonial joue un rôle sociétal dans l’exploration et dans la 
définition des identités nationales et culturelles — et nous le voyons 
manipulé par les deux factions, les puissants et les opprimés, selon 
leurs points divergents. Bharucha souligne que les objectifs et donc le 
« résidu » de colonisation varient parmi les états postcoloniaux, et ce 
fait jette des ombres différentes sur chaque pays. En comparant l’Inde 
avec I’Indonésie, il observe : 

                                            
8 Ibid., p. 105 
9 Ibid., p. 135 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

90 

 

 
Le processus de colonisation, bien sûr, était nettement différent: alors 
que les Néerlandais se sont spécialisés dans l’exploitation économique 
la plus brutale (au début du XIXe siècle, le « système de culture » avait 
réduit Java à une plantation néerlandaise), les Britanniques ont 
travaillé plus fort à coloniser nos esprits, à défaut de s’approprier nos 
ressources et richesses naturelles. Aujourd’hui, les deux pays vivent 
avec les résidus de l’oppression et des bureaucraties passées10. 

Akram Khan, chorégraphe britannique-bangladais, est un exemple 
frappant d’artiste qui travaille aux frontières culturelles et qui donne 
voix aux enjeux d’un peuple postcolonial. Ses spectacles de danse-
théâtre explorent les racines de Khan et la réalité post-colonialiste au 
Bangladesh. Ses œuvres éclairent les enjeux modernes de la vie 
bangladaise, y compris l’importance de l’eau et des ressources 
naturelles. La sensation d’être déchiré entre deux pays qui est éprou-
vée par de nombreux expatriés comme Khan lui-même11. Comme 
Khan fait des tournées internationales et comme il devient encore 
plus connu par les publics mondiaux, il donne voix et une plate-
forme à ces questions. Ses créations obligent les spectateurs à 
considérer et réfléchir sur ses enjeux, dont de nombreux spectateurs 
étrangers ne s’étaient pas encore rendus compte.  

La lutte pour définir une identité nouvelle et courante est également 
présente dans des villes post-industrielles, et donc nous voyons un 
nouveau point commun dans notre comparaison. Pour les villes 
fondées et développées pendant ou après le début de l’industri-
alisation, la productivité de l’industrie a formé une partie de l’identité 
civique: la dignité du travail, la valeur sociétale de la fabrication. Sans 
une telle productivité matérielle, ces villes sont confrontées à la 
nécessité de définir une nouvelle identité, même de rétablir leur 
valeur. Comme dans les sociétés postcoloniales, le théâtre peut jouer 
un rôle dans cette épreuve. Au travers une œuvre théâtrale, les 
artistes peuvent raconter des histoires oubliées ou négligées pour 
renouveler la dignité et la fierté des opprimés et ceux qui ont 
autrefois subi des injustices. C’était l’un des objectifs de Request 
Concert, le projet de Bharucha qui a enquêté sur la vie quotidienne de 
trois femmes dans trois endroits et contextes variés en Inde. Les 
metteurs en scène et leurs collaboratrices ont commencé avec le texte 
allemand qui décrit un spectacle largement muet, une soirée chez une 
femme seule de la classe ouvrière qui accomplit des tâches 

                                            
10 Ibid., p. 158 
11 Akram Khan Company, Akram Khan Company, http://www.akramkhancompany. 
net/ (8 janvier 2013). 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

91 

 

habituelles. Pour l’adapter à chaque endroit différent, les metteurs-
en-scène ont travaillé avec une actrice de chaque région pour 
sélectionner des tâches appropriées et des éléments emblématiques 
de la vie quotidienne d’une telle femme dans la région choisie. En les 
intégrant au spectacle, les créateurs ont souligné la dignité simple des 
femmes de cette région et l’importance basique de leurs tâches les 
plus banales12.  

Je ne peux pas nier que les productions à Calcutta, Bombay et Madras 
ont considérablement aidé à concrétiser mes affinités avec les détails 
de la vie quotidienne en Inde que j’avais déjà considérés comme 
acquis. Combien d’entre nous, je me demande, voyons nos propres 
maisons, dans les rues où nous vivons, nos rituels et nos gestes 
quotidiens? Request Concert m’a appris à ne pas considérer comme 
acquis le familier, mais plutôt d’absorber la grappe de ses auras, qui à 
leur tour contiennent des couches de l’histoire13. 

Nous pouvons trouver des liens potentiels avec des gens de la classe 
ouvrière dans les villes post-industrielles, ceux qui ont été licenciés à 
cause du phénomène de la mondialisation et qui cherchent encore du 
travail. Une classe de gens qui manquent de compétences avancées, 
mais qui possèdent un dévouement au travail, maintenant oubliés 
par l’économie globale. Le théâtre des friches propose des possibilités 
pour raconter leurs histoires et reconnaît leur simple dignité. Un 
objectif associé est d’utiliser le théâtre pour raconter des histoires et 
donc souligner le valeur et l’importance d’un espace. Compte tenu 
des exemples discutés par Bharucha, nous pouvons oser comparer 
des projets sur des espaces sacrés et laïques, chacun avec ses propres 
mythes, narrations, et couches de signification. Bharucha raconte ses 
expériences en suivant une production traditionnelle d’une épopée 
mise en scène dans le style Krishnattam, qui se déroule au temple de 
Guruvayur. Bien sûr, les publics de ce spectacle religieux reconnais-
sent plusieurs couches de sens dans les paroles, la chorégraphie, les 
costumes, et les jeux des acteurs. Mais ils trouvent aussi de la signi-
fication dans le temple lui-même. Par exemple, un trou particulier 
dans le plafond permet de transmettre des histoires connues par tous 
les pèlerins qui sont venus pour l’expérience du spectacle.  

Selon la légende, Shankaracharya, le philosophe d’Advaitya, volait 
dans le ciel avec Narada muni. Il rejeté l’invitation de Narada de 
participer dans le rituel de darshan au temple ce jour-là, en négligeant 
l’importance des rituels populaires. Soudain, il tomba du ciel et à 

                                            
12 Bharucha, op. cit., p. 5-6 
13 Ibid., p. 151 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

92 

 

travers le toit du temple. Dieu lui pardonna, mais seulement après 
que Shankaracharya ait promis de régulariser le programme du 
Temple, un programme qui est toujours en vigueur actuellement.  

[...] Rappeler que les détails insignifiants en apparence, comme un 
trou dans le plafond du temple de Guruvayur (et l’histoire qui lui 
est connectée), ont été profondément intériorisés par les pèlerins qui 
regardent le Krishnattam. Pour eux, l’espace du temple n’est pas 
seulement l’architecture, il a été transfiguré par le biais des 
innombrables mythes et légendes qui sont incorporés dans 
pratiquement tous les coins de Guruvayur14. 

Dans le contexte du spectacle de Krishnattam, la salle de théâtre est 
un vieux temple, doté de significations divines pour ces publics. Mais 
pouvons-nous appliquer cette remarque de Bharucha pour mieux 
comprendre le théâtre des friches? Effectivement, pour les 
spectateurs qui connaissent les histoires d’un espace, une pièce de 
théâtre sur place fournit le moment de s’asseoir, observer et réfléchir. 
Les publics qui connaissent les histoires gravées dans ces espaces 
auront des expériences et des émotions différentes de ceux qui ne 
connaissent pas le contexte du cadre. En regardant un spectacle dans 
une usine, un ancien ouvrier aurait une compréhension et des 
émotions infiniment plus distinctes que ceux d’un homme qui ne 
serait jamais encore entré dans une fonderie. Dans le périodique 
Europa, Emmanuelle Lemoine affirme l’importance culturelle et 
sociale des projets artistiques dans d’anciennes usines d’Europe: « 
Les réhabilitations artistiques se multiplient pour ne pas laisser dans 
l’oubli notre patrimoine industriel. Toutes ces friches, laissées à 
l’abandon suite au déclin des industries européennes, font partie de 
l’histoire culturelle, économique et sociale de la construction du 
continent15. » Nous avons examiné plusieurs objectifs qui pourraient 
être partagés entre les projets de théâtre sur les frontières des 
cultures, et ceux programmés dans les anciennes usines : le désir de 
multiplier les stimuli esthétiques et sociaux pour les artistes et leurs 
publics; l’objectif de valoriser un endroit incompris ou inconnu, de 
renouveler la dignité et la fierté des gens opprimés, d’identifier une 
identité commune en face des changements sociétaux. Ces objectifs 
sont-ils trop vastes pour le théâtre? En considérant ces grands projets 
complexes, Bharucha cite Bharata Muni, le sage et auteur présumé du 
Natya Shastra, le traité classique en Inde, sur le théâtre et la danse: 

                                            
14 Ibid., p. 175 
15 Lemoine, Emmanuelle, « Une Europe en friches », Europa, hors-série juin 2012, 
p. 3. 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

93 

 

 
Bharat Muni nous informe que « il n’y a aucune sage maxime, aucun 
apprentissage, aucun art ou artisanat, aucun dispositif, aucune action 
qui ne se trouve pas dans le drame. » Peut-être que ceux d’entre nous 
dans le théâtre qui veulent faire tomber les barrières, faire se croiser 
les cultures et intégrer des éléments apparemment exotiques dans 
notre travail devraient être inspirés par ces mots. Ils devraient nous 
inciter à voir l’avenir du théâtre dans une relation dynamique avec le 
passé16. 

Voyons quels aspects controversés peuvent être observés dans ces 
projets ambitieux. 

 

ASPECTS CONTROVERSÉS 

Malgré les nobles objectifs de ces projets du théâtre sur les impacts 
sociaux, ils peuvent susciter de sérieux enjeux dans les cultures et 
dans les communautés qu’ils impliquent. Le théâtre est puissant, 
mais qui détient cette puissance? Comment est-elle maniée? Ces 
questions d’équité et d’éthique se trouvent au fondement de 
plusieurs problèmes abordés dans la partie suivante, en rapport avec 
les projets transculturels et interculturels, et appliqués au théâtre des 
friches. Nous traiterons des questions de l’appropriation des biens de 
l’un au profit d’un autre, des bénéficiaires et des publics prévus, des 
idées d’authenticité et de pouvoir dans une mise en scène, et 
finalement la question des résultats durables.  

 

L’appropriation des biens de l’un pour le profit de l’autre : à qui 
s’adresse le projet ? 

Dans sa critique du Mahabharata de Peter Brook, Bharucha aborde de 
manière engagée l’enjeu de l’appropriation des biens d’une culture 
pour le profit d’une autre. Dans cette mise en scène d’une épopée 
classique et sacrée de la culture indienne par un artiste européen, 
Bharucha trouve une grande injustice envers le peuple de l’Inde17. Il 
affirme que Brook, de façon flagrante, n’a conservé que des morceaux 
de la grande épopée capables de motiver le public européen, pour les 
intriguer et les amuser. Manquant, à son avis, de respect évident pour 

                                            
16 Bharucha, op. cit., p. 141-142 
17 Ibid., p. 69-87 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

94 

 

les significations profondes de l’œuvre pour les hindous, Brook les 
présente comme des curiosités mystérieuses et des objets de beauté 
conçues pour un public largement européen. De plus, le projet a été 
fait avec le soutien du gouvernement indien, une exportation 
culturelle pour promouvoir l’Inde, mais qu’il juge revêtir d’un intérêt 
contestable pour les citoyens du pays. Bharucha en fait un exemple 
clair de comportement «néocolonial», qui a provoqué de la souffrance 
et des sentiments d’injustice, ce qu’il souligne dans le passage 
suivant: 

Invariablement, les plus profondes critiques de l’ethnocentrisme et du 
comportement néocolonial sont faites par des personnes qui ont été 
directement touchés par eux. Le plus souvent, cependant, ces critiques 
sont rarement représentées dans la presse, qui est ce qui détermine la 
production du discours académique. Ils ont souffert en silence, ou 
partagé avec quelques amis. La douleur est intériorisée ou bien 
masquée par des sourires et des gestes d’hospitalité. Ce qui émerge 
est une histoire souterraine de l’interculturalité qui contredit 
totalement le scénario officiel. Tel est le cas du Mahabharata de 
Brook18. 

Bharucha précise qu’il a écrit sa critique :  

« pour défendre une certaine idée de « territoire » contre 
l’empiétement d’un type particulier de l’interculturalité 
ethnocentrique que j’ai vu travailler en complicité avec un plus grand 
système politique19. » 

Cette discussion soulève la question des bénéficiaires prévus d’un 
projet théâtral. À qui s’adresse une mise en scène qui invoque 
plusieurs cultures? Souvent, elle est destinée à des publics qui 
partagent la même culture que le metteur en scène. Bien que 
plusieurs créateurs puissent envisager des spectateurs qui soient 
presque néophytes quant aux autres cultures, simplement ravis 
d’avoir de brèves apparitions d’un nouveau monde exotique, il faut 
reconnaître d’autres points de vue: 

Dans la « population cible » il pourrait y avoir des membres d’une 
« culture d’origine » qui liraient la soi-disant « réélaboration » de leur 
culture d’une manière très différente de la façon dont on s’attend à ce 
qu’une « population cible » la lise. L’interculturalité doit tenir compte 

                                            
18 Ibid., p. 85 
19 Ibid., p. 249 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

95 

 

des différentes manières de voir, sinon il est encore une autre pratique 
homogénéisée20. 

 

En outre, Bharucha encourage une perspective de réciprocité dans les 
projets pluriculturels. Il affirme que de manière symptomatique, les 
artistes du théâtre contemporain ne cherchent qu’à emprunter 
quelque chose d’une tradition étrangère et à l’attacher à leur propre 
tradition. Mais l’artiste doit considérer l’autre culture à laquelle il 
emprunte de l’inspiration, des traditions et des connaissances.  

Si l’interculturalité est née de la rencontre de soi et de « l’autre », le 
véritable défi est de maintenir la réciprocité de cette dynamique. Trop 
souvent, le soi-même ou plus précisément l’ego domine « l’autre » 
culture, qui devient un simple prolongement de sa propre 
philosophie. En nous explorant au travers d’une autre culture, il faut 
se demander ce que cette culture reçoit de notre intervention. A quoi 
cela sert-il si nous sommes les seuls qui gagnent dans la rencontre21? 

Pour appliquer ces critiques et ces questions de l’interculturalité aux 
théâtre des friches, il faut analyser la communauté où la mise en 
scène se déroulera pour comprendre la rôle joué par l’usine dans la 
culture régionale. De quelle manière les habitants considèrent-ils 
l’ancienne usine? L’industrie fait-elle partie de leurs systèmes de 
valeurs et de croyances? Existe-il toujours des traditions du quartier 
fondées ou influencées par l’ancienne entreprise? Que représentent 
l’usine et l’industrie aujourd’hui?  

Encore une fois, des conseils de Bharucha peuvent nous donner une 
orientation pertinente: 

Il faut étudier les mythes non seulement dans leurs contextes de 
performances, mais également à travers les moyens divers dans 
lesquels ils ont été reçus par des gens dès leur enfance au moyen des 
histoires, des anecdotes, des proverbes, des films mythologiques, et 
dans l’art des calendriers22. 

Nous nous attendons à ce que l’industrie jette une ombre plus 
importante dans les villes fondées à l’époque de l’industrialisation, 
où les grandes entreprises ont encouragé le développement urbain et 
ont influencé plusieurs aspects de l’identité civique.  

                                            
20 Ibid., p. 245 
21 Ibid., p. 158 
22 Ibid., p. 29 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

96 

 

Dans leur ouvrage Corporate Wasteland: The Landscape and Memory of 
Deindustrialization (Friche d’entreprise: Le panorama et la mémoire de la 
désindustrialisation), Steven High et Davis W. Lewis décrivent les 
histoires de plusieurs villes en Amérique du Nord après le 
désindustrialisation. En discutant la ville de Sturgeon Falls dans 
l’Ontario, ils racontent l’étendue de l’influence du moulin sur l’iden-
tité de la ville. « L’histoire du moulin et l’histoire de la ville était une 
seule et même histoire, dans les yeux de beaucoup.23» Et aux États-
Unis, où le football américain est un symbole culturel majeur, de 
nombreuses équipes de football américain portent un nom relié à 
l’industrie primaire de leur région: les Steelers du Pittsburgh (les 
aciéristes), les Boilermakers du Purdue (les chaudronniers), les 
Packers du Green Bay (les emballeurs). Dans un stade complet avec 
des dizaines des milliers de supporters qui chantent « nous sommes 
les aciéristes », on voit une influence indéniable de l’industrie sur 
l’identité régionale, une influence peut-être entièrement étrangère 
aux yeux de ceux qui viennent de différents milieux.  

Plus précisément, dans l’analyse de l’appropriation des biens d’un 
groupe au profit d’un autre, il faut s’informer sur le sens de la propri-
été. Tout au long des critiques de Bharucha, il est évident que l’auteur 
diagnostique un détournement de plusieurs projets interculturels, et 
estime que trop souvent les propriétaires d’une tradition ne 
bénéficient pas d’une échange équitable. Dans le cas d’une ancienne 
usine, laissée à l’abandon depuis plus d’une décennie, qui la regarde 
avec un sens de la propriété? Qui sont les parties prenantes? Cette 
analyse nous prépare également à aborder les enjeux suivants. 

 

Le processus de la mise en scène et l’authenticité 

Pour discuter des impacts du processus de la mise en scène 
interculturelle, Bharucha décrit la philosophie et les histoires de son 
projet Request Concert, dont nous avons déjà parlé. La pièce est créée 
de nouveau dans trois villes en Inde, en collaboration avec une artiste 
de la région dans chaque cas. Elles étaient « les actrices locales 
destinées aux publics locaux24 », une sélection refléchie par Bharucha 
et son collaborateur Lutgenhorst. Etant donné leur désir de créer une 
pièce fondée sur une réalité locale dans chaque instance, Bharucha et 

                                            
23 « The history of the mill and the history of the town were, for many, one and the 
same. » High, Steven, et Lewis, Davis W., Corporate Wasteland: The Landscape and 
Memory of Deindustrialization, Cornell University Press, Ithaca, 2007, p. 94 
24 Ibid., p. 152 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

97 

 

Lutgenhorst se fiaient à ces collaboratrices tout au long du processus 
d’adaptation du texte allemand. Les deux hommes ont déterminé que 
l’établissement de ces partenariats serait essentiel à la réussite de 
leurs efforts interculturels. Bharucha décrit les défis et les complica-
tions de chaque partenariat et processus d’adaptation, mais il 
souligne les connaissances interculturelles plus profondes qu’il a 
acquis en chemin25. 

Dans leur première mise en scène, à Calcutta, ils ont travaillé avec 
l’actrice Usha Ganguli pour faire face au défi d’adapter chaque rituel 
banal pour un européen dans le texte au nouveau cadre de Calcutta. 
Les rituels de la nourriture dans le texte leur ont posé plusieurs 
problèmes, mais leurs efforts pour trouver des équivalents bengalis 
pertinents ont créé finalement une pièce plus sensible pour leur 
public local. Selon Bharucha: 

Le public semblait aimer la regarder en train de manger: ils ont 
sympathisé avec la saveur et la texture de la nourriture. En aucune 
séquence n’était la « bengalité » (Bengaliness) de notre production plus 
immédiate et plus participative. […] La leçon à tirer de nos 
expériences avec les aliments dans Anurodher Asar (nom de la pièce en 
bengali), c’est que vous devez respecter les tabous d’une culture 
particulière. Vous ne pouvez expérimenter que dans les limites de ses 
propres règles26. 

Bharucha souligne que Lutgenhorst et lui, comme metteurs en scène, 
ont visé des collaborations justes et équitables avec leurs 
collaboratrices locales, quoique l’essai de Bharucha ne représente que 
sa propre version de l’histoire. Par contre, si on retourne à sa critique 
du Mahabharata de Peter Brook, Bharucha explique que le processus 
de Brook pour développer et mettre en scène l’épopée n’a pas beau-
coup engagé de maîtres et d’artistes indiens. Perçu comme fermé et 
exclusif par de nombreux artistes indiens, ce processus a contribué 
aux sentiments d’injustice dont nous avons parlé auparavant. Il écrit: 
« Pour moi, le processus de la méthode interculturelle de recherche 
de Brook ne peut pas être séparé de la production27. » Il est évident 
que Bharucha soutient un processus de recherche et de création fondé 
sur l’immersion dans la culture qui l’intéresse, pour la confronter 
directement. En décrivant le mode de développement et d’adaptation 
de Request Concert, il dit: « L’ethnographie de notre travail est venue 

                                            
25 Bharucha, p. 91-151 
26 Ibid., p. 99-100 
27 Ibid., p. 84 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

98 

 

des villes dans lesquelles nous jouions. Notre « vérité » a été constam-
ment remise en cause par les immédiatetés de nos environnements28.» 

Par contre, lors d’une tournée ultérieure de Request Concert en 
Allemagne, l’équipe créative a souffert d’un manque de temps. Elle 
n’a pas pu s’ajuster ou même interagir avec le nouveau cadre 
allemand.  

Nous n’avons pas eu le temps de remettre en question notre nouvel 
environnement, connu seulement par fragments, à travers les repas 
dans les restaurants (où le végétarisme dominant du groupe a posé 
beaucoup de problèmes), les longues heures interminables sur 
l’autoroute (en dépit de voyager à 110 km à l’heure), les échanges avec 
les techniciens de théâtre (qui a opéré comme les membres d’une 
usine) et des rencontres superficielles avec des bureaucrates, des 
guides, des journalistes et des cameramen. Ce genre d’interculturalité 
a moins à voir avec la créativité qu’avec l’endurance29. 

Avec cette anecdote, l’auteur et metteur-en-scène renforce l’impor-
tance du temps afin de garantir un véritable échange interculturel. 
Trop souvent, les plannings des festivals internationaux cherchent 
par exemple à maximiser le nombre de passages. Cela est un atout 
pour les spectateurs ou encore pour les organisateurs d’un point de 
vue financier. Malheureusement, cela se fait au détriment de 
nombreux types d’apprentissage culturel.  

Afin d’analyser l’éthique du processus de développement et de la 
mise en scène, il faut examiner les rôles et les pouvoirs au sein de 
l’équipe de production. Qui dirige, et qui suit? Qui donne, et qui 
reçoit? Ces échanges, sont-ils équitables aux yeux de toutes les parties 
impliquées? Ensuite, il est nécessaire d’étudier le mode de 
préparation. Comment les créateurs interculturels ont-ils appris puis 
assimilé les traditions et les techniques de l’autre culture? Ont-ils 
confronté leurs propres hypothèses et leurs idées préconçues avec 
l’immersion dans les réalités locales? Ont-ils pris le temps d’évaluer 
le contexte historique et politique? 

Quelle que soit la nature de son travail — que ce soit interculturelle 
ou intraculturelle ou les deux- on ne peut pas séparer la réflexion de 
ses modalités de contradictions particulières du contexte historique 
dans lequel le travail est placé. Aucune théorie ou critique de 
l’interculturalité peut commencer, à mon avis, sans confronter la 
politique de son emplacement. Et cela, malheureusement, continue 

                                            
28 Ibid., p. 153 
29 Ibid., p. 147 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

99 

 

d’échapper la plupart des chercheurs d’interculturalité qui, dans leur 
quête des valeurs et des sources «pré-culturelles», «transculturels» ou 
«universelles», imaginent que l’interculturalité peut transcender tout-
à-fait les particularités de son histoire30. 

L’ensemble de ces questions forment une grille d’analyse permettant 
l’évaluation du processus de développement de projets théâtraux 
avec d’impact sociaux – que ceux ci soient interculturels ou qu’ils 
s’inscrivent au sein de friches industrielles.  

 

Pour résumer : quels résultats durables ? 

Nous avons donc examiné des objectifs partagés et des aspects 
controversés que l’on retrouve à la fois dans le théâtre interculturel et 
dans le théâtre des friches. Comme objectifs, nous avons vu la quête 
pour de nouveaux stimuli, et la quête pour des identités nouvelles: la 
revalorisation des oubliés et opprimés. Quant aux enjeux 
controversés, nous avons abordé l’appropriation des biens de l’un 
pour le profit de l’autre: à qui s’adresse le projet, et quel est le 
processus de la mise en scène en rapport avec l’authenticité. Tout au 
long de ces enjeux, nous avons comparé des projets théâtraux sur les 
frontières culturelles avec le théâtre des friches, en notant plusieurs 
similarités parmi ces deux types de création et leurs impacts sociaux. 
Nous pouvons donc bien nous servir du cadre analytique de Rustom 
Bharucha pour analyser certains des aspects des objectifs et du 
processus des projets théâtraux étant montés au sein d’anciennes 
usines. Mais finalement, que sont les résultats durables de ces 
interventions artistiques? Pour les créateurs qui partagent l’espoir 
d’effectuer un changement sociétal dans un endroit ou pour un 
peuple, produisent-elles vraiment un changement? Bharucha 
d’ailleurs écrit: « Peut-être que ce qui est le plus nécessaire, quel que 
soit le genre de travail interculturel, est un engagement à long 
terme31. » Des recherches futures ne devraient-elles pas poursuivre 
l’analyse de ces engagements d’un point de vue du profondeur et de 
la pérennité de leurs impacts? 

 

 

 
                                            
30 Ibid., p. 243 
31 Ibid., p. 163 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

100 

 

 

BIBLIOGRAPHIE 

Akram Khan Company, Akram Khan Company, 
http://www.akramkhancompany.net/ (8 janvier 2013). 

Bhabba, Homi K., Les lieux de la culture, Paris, Payot, 2007, traduit par 
Françoise Bouillot. 

Bharucha, Rustom, Theatre and the World: Performance and Politics of 
Culture, London, Manohar, 2005. 

High, Steven, et Lewis, Davis W., Corporate Wasteland: The Landscape 
and Memory of Deindustrialization, Ithaca, Cornell University Press, 
2007. 

Lemoine, Emmanuelle, « Une Europe en friches », Europa, hors-série 
juin 2012. 

 

 


