LE TEXTE ETRANGER
#9 février 2014

TRANSCULTURALITE(S)
ARTS DU SPECTACLE VIVANT ET LITTERATURES

DE L’INDE CONTEMPORAINE

Numéro coordonné par Katia Légeret
Université Paris 8

POUR CITER CET ARTICLE

Anitha Savithri Herr, « Transmission et (re)création du texte dans le Yakshagana »
Le Texte étranger [en ligne], n° 9, mise en ligne février 2014
URL : http://www.univ-paris8.fr/dela/etranger/pages/9/savithriherr.pdf




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

TRANSMISSION ET (RE)CREATION DU TEXTE DANS LE YAKSAGANA

Anitha Savithri Herr

L/ intention de cet article est double : d’une part, présenter une

forme spectaculaire indienne appelée Yaksagana, qui unit la
danse, le jeu et la musique ; d’autre part, montrer la maniére dont le
texte est structuré au sein de cet art, transmis puis (re)créé sur scene.
Au dela de I'éclairage apporté sur le Yaksagana, il s’agit de question-
ner a travers une approche transculturelle le rapport au texte (écrit,
oral, chanté, dansé, mimé...) dans les formes spectaculaires d’ici et
d’ailleurs.

I. La musique des étres divins

Yaksagana® est un terme générique donné a diverses formes du sud de
I'Inde. Ma recherche concerne celle présente sur la cote ouest du
Karnataka, dans les districts de Chickamagalur, Coorg, Shimoga,
Uttara Kannada, Dakshina Kannada et la partie septentrionale du
Kérala. Dans cette région, plusieurs appellations coexistent pour
désigner cet art : Dasavatara ata (piece sur les dix incarnations du dieu
Visnu), Bhagavatara ata (piece dirigée par un Bhagavat — chanteur),
ata (piéce), Bayala ata (piece jouée a la campagne - sous-entendu a
I'extérieur), etc. Toutefois, comme le souligne Martha Ashton?, le mot
Yaksagana prévaut tres largement depuis les années 1930.

Les origines du Yaksagana demeurent pour le moins mystérieuses. La
premiere référence précise se trouve dans un manuscrit sur feuille de
palmier. Il s’agit d’une histoire écrite en 15643 pour étre chantée dans

1 Yaksagana est formé des termes sanskrits yaksa et gana : le premier vient de yaks
« vouer un culte » ou de la version sanskrite de jakka « une catégorie d’étres célestes
ou divins », le second signifie « chant » ou « musique ».

2 Yaksagana a dance drama of India, Martha Bush Ashton et Bruce Christie, Abhinav
Publication, 1977.

3 Ibid.

112




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

le style Yaksagana : le Virata Parva de Vishnu Varamballi*. La seconde
preuve est un autre manuscrit sur feuille de palmier datant de 16215,
appelé Sabhalaksana. Il remplissait la méme fonction, avec moins de
détails cependant que le Natyasastra, décrivant tous les préliminaires
d’une représentation. Ce manuscrit comprend des parties chantées
ainsi qu'un poeme attestant l'existence de danses pendant le
spectacle. Ces deux éléments suggerent que deés le milieu du XVlIe
siecle, des histoires ont été écrites pour étre chantées et dansées dans
le style Yaksagana.

Cette forme spectaculaire est complexe. Elle allie la musique, la
danse, le jeu, la poésie chantée, des costumes et des maquillages
particuliérement élaborés. Autrefois le Yaksagana, pratiqué essen-
tiellement par les hommes, se déroulait en plein air sur les rizieres
défrichées ou dans les cours de temple pendant la saison seche
d’octobre a mai. Il commencait a la tombée de la nuit et s’achevait
aux premieres lueurs du jourt. Aujourd’hui, il a lieu tout au long de
I’année, sur des scénes couvertes ou non, auditorium, théatre, préau,
place de village, etc. La durée des représentations ne dépasse guere
deux a trois heures. Comme par le passé, le contenu des pieces
provient presque invariablement des épopées hindoues — a savoir le
Mahabharata, le Ramayana ainsi que les Purana.

Kodangi et Stritveesa’

4 Pour une liste quasi exhaustive des auteurs de prasariga, voir Yaksagana, K.
Shivarama Karanth, Indira Gandhi Nathional Centre for the arts, Abhinav
Publication, Delhi, 1997, p. 160-174.

5 Cf. Martha Bush Ashton et Bruce Christie, 1977.

6 Rester éveillé toute la nuit est un acte important lors des nombreuses fétes
religieuses au Karnataka et au Kérala. C’est une preuve de piété a I'intention d'une
divinité.

7 Toutes les photos de cet article ont été prises par l'auteur au cours de différents
voyages de terrain effectués entre 2005 et 2013 dans le Yaksagana Kendra située a
Udupi.




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

Quelques heures avant ladite représentation, les percussionnistess
jouent un exorde, informant ainsi les villageois qu'une piece va étre
donnée. Le temps de la représentation débute dans les loges (cauki ou
green room) au moment ot le Bhagavat entonne une priere a Ganapati.
Les musiciens émergent ensuite des loges pour s’installer sur la
scene. Ce passage marque le début du prologue (Sabhalaksana ou
Pirvaranga). 11 est constitué d’une série de chants et de trois danses :
Kodangi, Balagopalas puis Striiveesa. La piece commence avec l'entrée
chorégraphiée (oddoolaga) du premier acteur. A la fin de la piéce, un
personnage féminin exécute le mangalam. Les musiciens regagnent
ensuite les loges pour y chanter une derniere priere a Ganapati, et
concluent ainsi la représentation.

II. Prasanga et nade

Dans le Yaksagana I’équivalent du mot «texte» est le terme : prasanga.
Il se traduit habituellement par: incident, événement, occasion, et
désigne a la fois le titre de la piece et le support écrit qui sert a la
représentation®. Hormis quelques exceptions, la grande majorité des
piéces sont des adaptations des épopées hindoues évoquées
précédemment. Les extraits choisis le plus souvent sont les batailles
(kalaga) et/ou les mariages (kalyana ou parinaya).

Un prasanga contient environ 250 a 300 poemes qui ne se subdivisent
ni en dialogue, ni en scéne, ni en acte, bien qu’ils soient écrits pour
étre joués. La seule segmentation visible est celle opérée par les
changements de talal® et de raga'l. Si le texte ne possede pas les
caractéristiques de la littérature dramatique, c’est peut-étre, selon

8 Les joueurs de talam (cymbalettes), de maddaje (tambour oblong frappé avec les
mains) et de cende (tambour frappé avec des baguettes)

9 Prasariga est aussi le nom donné a une revue, chronique des événements culturels
par le RRCFPA (Regional Resources Centre for Folk Performing Arts) d"Udupi dans
le sud du Karnataka.

10 Cycle rythmique qui a pour fonction de définir le cadre du theme qui servira de
base aux variations. Voir L’Art du Raga, la musique classique de I'Inde du Nord, Frangois
Auboux, Musique ouverte, Minerve, Paris, 2003.

11 Mode mélodique ou entité modale servant de matrice mélodique, dont le caractere
est généré par trois niveaux simultanés de caractéristiques: les échelles (ascendantes
et descendantes), les notes, avec leur fonctions spécifiques, leur hiérarchie, leur
ornementation particuliere, et les phrases types. Voir La musique carnatique : guide
d’écoute de la musique classique de I'Inde du Sud, Daniel Bertrand, Editions du Makar,
Paris, 2001.

114




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

certains chercheurs, parce que la forme du prasariga a émergé a une
époque ou le Yaksagana n’était qu'une sorte de poeme-récit chanté par
une seule personne, probablement le Bhagavat'2. Les poemes en
Kannada et/ou en Sanskrit sont composés sur différents metres
caractéristiques de la littérature kannadiga : caupadi (quatre pieds),
sangatya (quatre pieds), satpadis (six pieds), dvipadi (couplet), auxquels
s’ajoutent parfois des metres sanskrits : les vrttas (quatre pieds) et les
kanda (quatre pieds). Enfin, des paragraphes en prose, appelés vacana,
ou gadhya permettent de relier les différents passages.

Ces poemes peuvent étre divisés en trois catégories :

1/ les poemes qui décrivent des situations : au début d’une piéce ou
d’une «scéne », les détails sur la localisation ainsi que les liens
narratifs entre deux «scénes» sont fournis a travers ces poeémes
chantés par le Bhagavat. Gururao Bapat donne 1'exemple suivant
extrait du prasanga « Indrajitu Kaalaga » (1a bataille d'Indrajit)!3:

Indrajit, fils de Ravana, est connu pour sa bravoure et ses prouesses
extraordinaires, aussi lorsque les meilleurs guerriers de son pére meurent
sous la lame de Rama, il entre sur le champ de bataille. Nous avons le poéme
suivant : avec la permission de son pere, I'ennemi du sommeil (Indrajitu) est allé au
champ de bataille sur son char, a rencontré I'armée de singes et les a tué avec sa
magie.

Les informations contenues dans ce court poéme sont rarement
données a voir sur scéne.

2/ les poemes qui décrivent le jeu de scéne des acteurs : dans le
théatre occidental, les actions des personnages et les indications
scéniques se trouvent normalement dans les didascalies. Dans un
prasanga, ces informations sont chantées par le Bhagavat. Voici un
second exemple, proposé par Gururao Bapat, extrait de la Bhagavat
Gita :

Dans la bataille entre Karna et Arjuna, Salya, le conducteur du char de
Karna, décide d’abandonner son travail et de s’en aller. La chanson
suivante décrit 'action : « jetant son fouet, descendant du char,

Salya retourna dans une grande colére. En regardant cela, le pére de Maara
(Kéiéa) dit au frere de Dharma (Arjuna) (...).

12 Voir Semiotics of yakshagana, Dr Gururao Bapat, regional resources centre for folk
performing arts, 1998.
13 Ibid.

115




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

La premiere moitié de cette chanson décrit le jeu qui doit étre
appliqué par l'acteur jouant le role de Salya. La seconde moitié de la
chanson introduit le conseil formulé par Krishna a Arjuna.

3/ les poemes qui conduisent a des dialogues improvisés : la majeure
partie des poémes d’un prasariga appartient a cette catégorie. Dans un
premier temps, l'acteur illustre le contenu du poéme en le dansant.
Puis, au terme de ce passage chanté/dansé, il prolonge et enrichit le
poeéme en improvisant un texte. Ces poemes informent sur l'identité
du personnage qui parle ; en effet, les expressions comme « dit
Arjuna » ou « a déclaré Indrajitu » apparaissent comme des parties de
la chanson et sont entonnées par le Bhagavat.

it :
Scene de « Jatayu Moksha »

Le prasanga est vu le plus souvent sous I'angle de la performance. 11
est rarement étudié pour sa dimension littéraire. On ne lit pas un
prasaniga comme on lirait une piece de Moliére ou de Shakespeare. Le
texte écrit ne contient aucun élément susceptible d’orienter ou de
guider la représentation. Ces informations se trouvent ailleurs dans
ce que nous appellerons «le texte non écrit ». Dans le Yaksagana, on
parle de nade (marche) ou daari (chemin). I s’agit de tous les aspects
relatifs a la performance : les divisions en «scénes », les entrées et
sorties des acteurs, la maniére de développer une danse ou
d’improviser un texte, "utilisation des signes de la main (mudra), les
déplacements, les postures et les intonations de chaque personnage,
etc. Ce savoir se transmet au fil du temps de maitre a disciple et
differe sensiblement d’une troupe a l'autre, d’une région a l'autre,
d’'une génération a l'autre. Certains artistes ajoutent, suppriment,
proposent et créent de nouvelles versions. Ce qui a été jugé efficace,
ce qui est validé par les paires fait alors partie de la tradition. Les
nouveaux éléments sont adoptés et reproduits, puis a nouveau
susceptibles d’étre modifiés.

116




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

I1 existe par conséquent plusieurs nade pour un méme texte écrit, et
donc plusieurs versions jouées de chaque prasanga. Dans certains cas,
les divergences peuvent étre tres grandes, dans d’autres elles ne sont
pas aussi prononcées. Mais généralement, le texte écrit n’est pas
considéré comme inviolable. Les besoins de la performance détermi-
nent ce qui doit étre conservé et ce qui ne doit pas l'étre.

Notons également que certains personnages ne figurent pas dans le
corps du texte écrit, bien qu’ils soient trés présents lors de la
représentation. C’est le cas du clown (Hasyagara). Ce dernier n’a pas
de role précis. Il incarne tour a tour le messager, le brahmane, la
sentinelle, etc. Aucun poéme ou chant du prasanga ne lui est dédié.
Pourtant, au moment de la performance, c’est un élément
déterminant. C'est a lui qu’incombe la tache de faire rire les
spectateurs. Il a la liberté de se moquer des personnages puissants,
des rois, des démons et des dieux. Il apporte ainsi un contrepoint
plus humain a 'ensemble de la piéce. Gururao Bapat note dans le
prasanga « Kiicaka Vadhe »:

Pour la premiere apparition de Kiicaka : cette scéne est réalisée dans
les moindres détails et son caractére est bien établi ici, avec lui
apparait Vaihaya, le clown, cette scéne ne figure pas dans le prasanga
et le caractere de Vijaya ne figure pas dans le texte écrit.14

ITI1. Transmission des textes écrits et non écrits

Par le passé, les jeunes garcons désireux de devenir artiste dans le
style Yaksagana intégraient une troupe. Durant les premieres années
d’apprentissage, ils effectuaient des taches diverses et variées tout en
observant leurs ainés au moment de la représentation. Le maitre
enseignait dans un ordre tout a fait aléatoire une danse, un raga, un
tala. Puis, lorsque le maitre le proposait, les disciples montaient sur
scene et imitaient les artistes avancés. La scéne était en réalité le lieu
de I'apprentissage par excellence, la véritable « école ». Le prologue
était du reste le moment privilégié pour se familiariser avec la scene.
A ce propos, Sanjeeva Suvarnal5 semble trés affirmatif :

14 Tbid.
15 Acteur, danseur et directeur du Yaksagana Kendra, école de Yaksagana située a
Udupi.

117




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

A Tépoque il n'y avait pas de systtme de base pour apprendre le
Yaksagana. Les éleves répétaient ce que faisait le maitre. Si le maitre
dansait la danse du Kodangi, le rupaka tala alors ils imitaient la danse
ou le tala. Ils apprenaient par petits bouts. Dans le Yaksagana Kendra
aujourd’hui il y a un systéme qui a été mis en place pour enseigner les
choses dans un ordre plus précis.’6

De méme, Bhat résume l'apprentissage d’autrefois ainsil”:

1. Le disciple apprend surtout en imitant et en copiant.
2. La formation n’est ni organisée ni systématique.

3. Les jeunes garcons intéressés rejoignent les troupes comme
apprentis et/ ou machinistes.

4. Les différents aspects de cet art sont assimilés grace a 'observation
participante et par la pratique collective au sein de la troupe.

Aujourd’hui, la plupart des candidats au métier d’artiste apprennent
dans une école ou sous la direction d'un maitre pendant la saison des
pluies. Bien qu’il y ait toujours de jeunes garcons qui integrent
directement les troupes, cette pratique est de plus en plus rare. Le
passage d'un systéme de transmission a l'autre débuta dans les
années 1940, avec l'ouverture de «classes » tenues par des artistes
professionnels pendant la mousson ol l'enseignement devint plus
méthodique et organisé.

Bien qu'un support écrit existe, 'apprentissage du texte comme celui
de la danse ou de la musique se fait par oral. Les poemes qui
constituent le prasariga ne sont jamais appris isolément. De méme, les
dialogues entre chaque chant et les regles régissant 1'improvisation
des textes doivent étre appris en observant puis en écoutant les
artistes confirmés. Ces dialogues sont rarement écrits, exception faite
des publications pour les acteurs amateurs.

16 Communication personnelle, février 2013
17 Propos recueillis par Katrin Binder, Yaksagana Rangabhiimi, the world of the
Yaksagana stage, drama und theater in Siidasien I, Harrassowitz Verlag, 2013.

118




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

Sanjeeva Suvarna (a droite) en répétition avec de jeunes acteurs

IV. (Re)création du texte sur scéne

La (re)création du texte sur scéne met en jeu différents éléments. En
premier lieu, le registre linguistique et l'intonation tout a fait
singuliere semblent avoir été développés uniquement pour le
Yaksagana. En effet, si le prasanga est écrit dans un Kannada littéraire,
enrichi de quelques termes Sanskrit, les dialogues sur scene sont
donnés dans une langue plus « archaique » et plus « fleurie ».

Ensuite, une représentation, lorsqu’elle se prolonge jusqu’aux
aurores, permet en réalité d’assister a deux ou trois prasanga. Pour
tenir le public en haleine, la troupe doit alors varier I'intensité et la
vitesse des danses, de la musique et du jeu toute la nuit durant. Selon
Gururao Bapat :

Généralement, la premiére moitié de la performance permet d’exposer
des états émotionnels (bhava) relativement tranquilles a travers la
musique et la danse. Tandis que les évenements réalisés dans les
petites heures du matin suivent un tempo plus rapide. Nous pouvons
dire qu’il y a un changement de vitesse a 'approche de 'aube. Cest la
pratique habituelle pour effectuer plusieurs prasanga. Le second aura
généralement un tempo plus rapide. Dans le méme ordre d’idée, vers
trois ou quatre heures du matin, le chant du Bhagavat est de plus en
plus haut (aigu). Par conséquent les joueurs de maddale et de cende
montent constamment 1'accord de leurs instruments, pour rester en
phase avec la voix du Bhagavat.18

18 Voir Semiotics of yakshagana, Guru Rao Bapat.

119




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

Enfin, si il n'y a pas de metteur en scéne ni de répétition a propre-
ment parler, la piece qui est donnée a voir est le fruit d'une
concertation entre les différents protagonistes et le Bhagavat. Le role
de ce dernier est décisif. Il choisit les poemes qui présentent un
intérét. Il informe également les membres de la troupe de l'ajott
et/ou du retrait d'un poéme, des modes mélodiques et des cycles
rythmiques retenus. Ces informations sont déterminantes pour les
entrées, les sorties des personnages et les séquences dansés. Pour les
passages joués, il oriente pareillement les artistes sur les émotions a
développer, sur la fagon de dépeindre un caractere en particulier, sur
les théemes a privilégier. Sateesh Kadleya (Bhagavat) explique son role
de la maniére suivante?®:

Je ne suis pas la seule personne a prendre les décisions. C’est une
discussion commune. Mais généralement dans les troupes c’est le
Bhagavat qui prend les décisions pour la musique avant la
représentation. C’est moi qui choisis les poemes. Sur la totalité du
prasanga, je choisis vingt, quarante, soixante poémes cela varie. Le
critere est qu’il ne doit pas y avoir de manque dans l'histoire. Le
public doit pouvoir suivre 'intrigue méme si je ne chante pas tous les
poemes du prasanga. Et puis dans un prasanga il y a tellement de
personnages, qu’'on ne les joue pas tous en général. C'est aussi un
moyen de sélectionner.

Cette maniére de (re)créer le texte sur scéne, les artistes et le Bhagavat
I'apprennent de leurs maitres. Mais la plupart acquierent ce savoir en
faisant. La pratique, la répétition, I'observation impriment en chacun
d’eux une sorte de schéma implicite. Cette trame ou canevas se
précise et s’enrichit tout au long de leur carriére années apres années.

Conclusion

La (re)création du texte dans le Yaksagana peut étre explicitée ainsi:
plutot que d’apprendre par coeur une piece ou de répéter
inlassablement devant un metteur en scéne pour pouvoir un jour
interpréter un role devant un public, les artistes choisissent une autre
voie. La maniere de procéder, telle que j'ai pu 'apprendre et surtout
I'observer dans la troupe du Yaksagana Kendra d’Udupi, est que le
Bhagavat choisit des poémes du texte « écrit » — prasanga qui mettront
en valeur telles actions ou telles émotions, que les acteurs élaborent
sur scéne a partir de ces poémes un nouveau texte « improvisé ». Le

19 Communication personnelle, février 2013.

120




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

passage du texte « écrit » au texte « improvisé » se fait grace au texte
«non-écrit » appelé nade. Ce dernier est transmis oralement par le
maitre. Il se développe grace a la pratique de la scéne, au contact des
ainés et finit par s’incorporer.

BIBLIOGRAPHIE

Ashton Martha et Bruce Christie, Yaksagana A Dance Drama of India,
Abhinav Publications, New Delhi, 1977.

Auboux Francois, I’Art du Raga, la musique classique de I'Inde du Nord,
Musique ouverte, Minerve, Paris, 2003.

Bertrand Daniel, La musique carnatique guide d’écoute de la musique
classique de I'Inde du Sud, Editions du Makar, Paris, 2001.

Binder Katrin, Yaksagana Rangabhiimi, the world of the Yaksagana stage,
drama und theater in Siidasien 1, Harrassowitz Verlag, 2013.

Clinquart Isabelle, Musique d’Inde du Sud petit traité de musique
carnatique, Musique du Monde, Cité de la Musique/ Actes Sud, 2001.

Gorgi Balwant, « Yakshagana », in Folk Theater of India, London, 1966.

Griind Frangoise, Inde du Sud Drames dansés Kathakali, Teru Koothu,
Yakshagana, Collection Inédit, Maison des Cultures du Monde, 1 CD
W260096, 1999.

Hegde G. S. A Peep into Yaksagana and Sanskrit Dramaturgy, Parimal
Publications, Delhi, 2003.

Hegde G. S, Yaksagana and it’s Sanskrit Sources, Parimal Publications,
Delhi, 1997.

Karanth K. Shivarama, Yaksagana, Abhinav Publications, New Delhi,
1997.

Pesch Ludwig, The Illustrated Companion to South Indian Classical
Music, New York, 1997.

Rangacharya Adya, « The Kannada Stage », in India Drama, Delhi,
1954.




TRANSCULTURALITE(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE

Ranganath H. K, The Karnatak Theatre, Prasaranga, Karnatak
University, Dharwad, 1982.

Raghavan V, « Yakshagana », in Readings on Music and Dance, Delhi,
1979.

Rao Bapat Dr. Guru, « Tradition and Innovation inYaksagana: Kota
Shivarama Karanth and Keremane Shambhu Hegde », Sangeet
Natak, New Delhi, 1999, p. 3-15.

Rao Bapat Dr. Guru, Yaksagaana Performance and meaning a semiotic

study, Regional Resources Centre For Folk Performing Arts, Udupi,
1998.

Upadhyaya K. S, « Yakshagana Bayalata », in Sangeet Natak Journal of
the Sangeet Natak Akademi, n° 11, New Delhi, 1969, p. 37-51.

Kapila Vatsyayan, « Yaksagana », in Traditional Indian Theatre Multiple
Streams, Delhi, 1980, p. 33-47.

Yakshagana, documentation of traditional Deevatige performance of
Badagu Tittu, Hidimba Vivaha (Aragina Mane), DVD, 2009.




