
 
LLE TEXTE ÉTRANGER 
L#9                      .févr ier  2014 

 
 
 
 
QQQTRANSCULTURALITÉ(S) 

QQQARTS DU SPECTACLE VIVANT ET LITTÉRATURES 

QQQDE L’INDE CONTEMPORAINE 

                                      
 
 

QQQNuméro coordonné par Katia LégeretQQQ  
QQQUniversité Paris 8 QQQ 

 
 

 
 
 
         POUR CITER CET ARTICLE 
         Anitha Savithri Herr, « Transmission et (re)création du texte dans le Yakshagana » 
         Le Texte étranger [en ligne], n° 9, mise en ligne février 2014 

      URL : http://www.univ-paris8.fr/dela/etranger/pages/9/savithriherr.pdf 
 
 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

112 

 

TRANSMISSION ET (RE)CRÉATION DU TEXTE DANS LE YAKȘAGANA 

Anitha Savithri Herr 

 

 

 

 

intention de cet article est double : d’une part, présenter une 
forme spectaculaire indienne appelée Yakșagāna, qui unit la 

danse, le jeu et la musique ; d’autre part, montrer la manière dont le 
texte est structuré au sein de cet art, transmis puis (re)créé sur scène. 
Au delà de l’éclairage apporté sur le Yakșagāna, il s’agit de question-
ner à travers une approche transculturelle le rapport au texte (écrit, 
oral, chanté, dansé, mimé...) dans les formes spectaculaires d’ici et 
d’ailleurs.  

 

I. La musique des êtres divins 

Yakșagāna1 est un terme générique donné à diverses formes du sud de 
l’Inde. Ma recherche concerne celle présente sur la côte ouest du 
Karnataka, dans les districts de Chickamagalur, Coorg, Shimoga, 
Uttara Kannada, Dakshina Kannada et la partie septentrionale du 
Kérala. Dans cette région, plusieurs appellations coexistent pour 
désigner cet art : Daśāvatāra āta (pièce sur les dix incarnations du dieu 
Vișnu), Bhāgavatāra āţa (pièce dirigée par un Bhāgavat — chanteur), 
āţa (pièce), Bayala āta (pièce jouée à la campagne – sous-entendu à 
l’extérieur), etc. Toutefois, comme le souligne Martha Ashton2, le mot 
Yakșagāna prévaut très largement depuis les années 1930. 

Les origines du Yakșagāna demeurent pour le moins mystérieuses. La 
première référence précise se trouve dans un manuscrit sur feuille de 
palmier. Il s’agit d’une histoire écrite en 15643 pour être chantée dans 

                                            
1 Yakșagāna est formé des termes sanskrits yakșa et gāna : le premier vient de yakș 
« vouer un culte » ou de la version sanskrite de jakka « une catégorie d’êtres célestes 
ou divins », le second signifie « chant » ou « musique ». 
2 Yakșagāna a dance drama of India, Martha Bush Ashton et Bruce Christie, Abhinav 
Publication, 1977. 
3 Ibid. 

L’ 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

113 

 

le style Yakșagāna : le Virata Parva de Vishnu Varamballi4. La seconde 
preuve est un autre manuscrit sur feuille de palmier datant de 16215, 
appelé Sabhālakșana. Il remplissait la même fonction, avec moins de 
détails cependant que le Nātyașāstra, décrivant tous les préliminaires 
d’une représentation. Ce manuscrit comprend des parties chantées 
ainsi qu’un poème attestant l’existence de danses pendant le 
spectacle. Ces deux éléments suggèrent que dès le milieu du XVIe 
siècle, des histoires ont été écrites pour être chantées et dansées dans 
le style Yakșagāna.  

Cette forme spectaculaire est complexe. Elle allie la musique, la 
danse, le jeu, la poésie chantée, des costumes et des maquillages 
particulièrement élaborés. Autrefois le Yakșagāna, pratiqué essen-
tiellement par les hommes, se déroulait en plein air sur les rizières 
défrichées ou dans les cours de temple pendant la saison sèche 
d’octobre à mai. Il commençait à la tombée de la nuit et s’achevait 
aux premières lueurs du jour6. Aujourd’hui, il a lieu tout au long de 
l’année, sur des scènes couvertes ou non, auditorium, théâtre, préau, 
place de village, etc. La durée des représentations ne dépasse guère 
deux à trois heures. Comme par le passé, le contenu des pièces 
provient presque invariablement des épopées hindoues — à savoir le 
Mahabharata, le Ramayana ainsi que les Purāna. 

 

  

  

 

 

zzzzzzggggzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzz Kōdańgi et Striiveeşa7 

                                            
4 Pour une liste quasi exhaustive des auteurs de prasańga, voir Yakșagāna, K. 
Shivarama Karanth, Indira Gandhi Nathional Centre for the arts, Abhinav 
Publication, Delhi, 1997, p. 160-174. 
5 Cf. Martha Bush Ashton et Bruce Christie, 1977. 
6 Rester éveillé toute la nuit est un acte important lors des nombreuses fêtes 
religieuses au Karnataka et au Kérala. C’est une preuve de piété à l’intention d’une 
divinité.  
7 Toutes les photos de cet article ont été prises par l’auteur au cours de différents 
voyages de terrain effectués entre 2005 et 2013 dans le Yakșagāna Kendra située à 
Udupi. 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

114 

 

 

Quelques heures avant ladite représentation, les percussionnistes8 
jouent un exorde, informant ainsi les villageois qu’une pièce va être 
donnée. Le temps de la représentation débute dans les loges (cauki ou 
green room) au moment où le Bhāgavat entonne une prière à Ganapati. 
Les musiciens émergent ensuite des loges pour s’installer sur la 
scène. Ce passage marque le début du prologue (Sabhālakşaņa ou 
Pūrvarańga). Il est constitué d’une série de chants et de trois danses : 
Kōdańgi, Bālagōpālas puis Striiveeşa. La pièce commence avec l’entrée 
chorégraphiée (oddoolaga) du premier acteur. À la fin de la pièce, un 
personnage féminin exécute le mangalam. Les musiciens regagnent 
ensuite les loges pour y chanter une dernière prière à Ganapati, et 
concluent ainsi la représentation. 

 

II. Prasańga et nade 

Dans le Yakșagāna l’équivalent du mot «texte» est le terme : prasańga. 
Il se traduit habituellement par : incident, événement, occasion, et 
désigne à la fois le titre de la pièce et le support écrit qui sert à la 
représentation9. Hormis quelques exceptions, la grande majorité des 
pièces sont des adaptations des épopées hindoues évoquées 
précédemment. Les extraits choisis le plus souvent sont les batailles 
(kāļaga) et/ou les mariages (kalyāņa ou pariņaya). 

Un prasańga contient environ 250 à 300 poèmes qui ne se subdivisent 
ni en dialogue, ni en scène, ni en acte, bien qu’ils soient écrits pour 
être joués. La seule segmentation visible est celle opérée par les 
changements de tāla10 et de rāga11. Si le texte ne possède pas les 
caractéristiques de la littérature dramatique, c’est peut-être, selon 

                                            
8 Les joueurs de tālam (cymbalettes), de maddaļe (tambour oblong frappé avec les 
mains) et de ceņde (tambour frappé avec des baguettes) 
9 Prasańga est aussi le nom donné à une revue, chronique des évènements culturels 
par le RRCFPA (Regional Resources Centre for Folk Performing Arts) d’Udupi dans 
le sud du Karnataka. 
10 Cycle rythmique qui a pour fonction de définir le cadre du thème qui servira de 
base aux variations. Voir L’Art du Raga, la musique classique de l’Inde du Nord, François 
Auboux, Musique ouverte, Minerve, Paris, 2003. 
11 Mode mélodique ou entité modale servant de matrice mélodique, dont le caractère 
est généré par trois niveaux simultanés de caractéristiques: les échelles (ascendantes 
et descendantes), les notes, avec leur fonctions spécifiques, leur hiérarchie, leur 
ornementation particulière, et les phrases types. Voir La musique carnatique : guide 
d’écoute de la musique classique de l’Inde du Sud, Daniel Bertrand, Editions du Makar, 
Paris, 2001. 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

115 

 

certains chercheurs, parce que la forme du prasańga a émergé à une 
époque où le Yakșagāna n’était qu’une sorte de poème-récit chanté par 
une seule personne, probablement le Bhāgavat12. Les poèmes en 
Kannada et/ou en Sanskrit sont composés sur différents mètres 
caractéristiques de la littérature kannadiga : caupadi (quatre pieds), 
sāńgatya (quatre pieds), sātpadis (six pieds), dvipadi (couplet), auxquels 
s’ajoutent parfois des mètres sanskrits : les vrttas (quatre pieds) et les 
kanda (quatre pieds). Enfin, des paragraphes en prose, appelés vacana, 
ou gadhya permettent de relier les différents passages.  

Ces poèmes peuvent être divisés en trois catégories :  

1/ les poèmes qui décrivent des situations : au début d’une pièce ou 
d’une « scène », les détails sur la localisation ainsi que les liens 
narratifs entre deux « scènes » sont fournis à travers ces poèmes 
chantés par le Bhāgavat. Gururao Bapat donne l’exemple suivant 
extrait du prasańga « Indrajitu Kaalaga » (la bataille d’Indrajit)13:  

Indrajit, fils de Ravana, est connu pour sa bravoure et ses prouesses 
extraordinaires, aussi lorsque les meilleurs guerriers de son père meurent 
sous la lame de Rama, il entre sur le champ de bataille. Nous avons le poème 
suivant : avec la permission de son père, l’ennemi du sommeil (Indrajitu) est allé au 
champ de bataille sur son char, a rencontré l’armée de singes et les a tué avec sa 
magie.  

Les informations contenues dans ce court poème sont rarement 
données à voir sur scène.  

2/ les poèmes qui décrivent le jeu de scène des acteurs : dans le 
théâtre occidental, les actions des personnages et les indications 
scéniques se trouvent normalement dans les didascalies. Dans un 
prasańga, ces informations sont chantées par le Bhāgavat. Voici un 
second exemple, proposé par Gururao Bapat, extrait de la Bhagavat 
Gita :  

Dans la bataille entre Karna et Arjuna, Salya, le conducteur du char de 
Karna, décide d’abandonner son travail et de s’en aller. La chanson 
suivante décrit l’action : « jetant son  fouet, descendant du char, 
Salya retourna dans une grande colère. En regardant cela, le père de Maara 
(Këïéa) dit au frère de Dharma (Arjuna) (...).  

                                            
12 Voir Semiotics of yakshagana, Dr Gururao Bapat, regional resources centre for folk 
performing arts, 1998. 
13 Ibid. 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

116 

 

La première moitié de cette chanson décrit le jeu qui doit être 
appliqué par l’acteur jouant le rôle de Salya. La seconde moitié de la 
chanson introduit le conseil formulé par Krishna à Arjuna. 

3/ les poèmes qui conduisent à des dialogues improvisés : la majeure 
partie des poèmes d’un prasańga appartient à cette catégorie. Dans un 
premier temps, l’acteur illustre le contenu du poème en le dansant. 
Puis, au terme de ce passage chanté/dansé, il prolonge et enrichit le 
poème en improvisant un texte. Ces poèmes informent sur l’identité 
du personnage qui parle ; en effet, les expressions comme « dit 
Arjuna » ou « a déclaré Indrajitu » apparaissent comme des parties de 
la chanson et sont entonnées par le Bhāgavat. 

 

Scène de « Jatayu Moksha » 

Le prasańga est vu le plus souvent sous l’angle de la performance. Il 
est rarement étudié pour sa dimension littéraire. On ne lit pas un 
prasańga comme on lirait une pièce de Molière ou de Shakespeare. Le 
texte écrit ne contient aucun élément susceptible d’orienter ou de 
guider la représentation. Ces informations se trouvent ailleurs dans 
ce que nous appellerons « le texte non écrit ». Dans le Yakșagāna, on 
parle de nade (marche) ou daari (chemin). Il s’agit de tous les aspects 
relatifs à la performance : les divisions en « scènes », les entrées et 
sorties des acteurs, la manière de développer une danse ou 
d’improviser un texte, l’utilisation des signes de la main (mudra), les 
déplacements, les postures et les intonations de chaque personnage, 
etc. Ce savoir se transmet au fil du temps de maître à disciple et 
diffère sensiblement d’une troupe à l’autre, d’une région à l’autre, 
d’une génération à l’autre. Certains artistes ajoutent, suppriment, 
proposent et créent de nouvelles versions. Ce qui a été jugé efficace, 
ce qui est validé par les paires fait alors partie de la tradition. Les 
nouveaux éléments sont adoptés et reproduits, puis à nouveau 
susceptibles d’être modifiés.  



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

117 

 

  

Il existe par conséquent plusieurs nade pour un même texte écrit, et 
donc plusieurs versions jouées de chaque prasańga. Dans certains cas, 
les divergences peuvent être très grandes, dans d’autres elles ne sont 
pas aussi prononcées. Mais généralement, le texte écrit n’est pas 
considéré comme inviolable. Les besoins de la performance détermi-
nent ce qui doit être conservé et ce qui ne doit pas l’être.  

Notons également que certains personnages ne figurent pas dans le 
corps du texte écrit, bien qu’ils soient très présents lors de la 
représentation. C’est le cas du clown (Hāsyagāra). Ce dernier n’a pas 
de rôle précis. Il incarne tour à tour le messager, le brahmane, la 
sentinelle, etc. Aucun poème ou chant du prasańga ne lui est dédié. 
Pourtant, au moment de la performance, c’est un élément 
déterminant. C’est à lui qu’incombe la tâche de faire rire les 
spectateurs. Il a la liberté de se moquer des personnages puissants, 
des rois, des démons et des dieux. Il apporte ainsi un contrepoint 
plus humain à l’ensemble de la pièce. Gururao Bapat note dans le 
prasańga « Kiicaka Vadhe »:  

Pour la première apparition de Kiicaka : cette scène est réalisée dans 
les moindres détails et son caractère est bien établi ici, avec lui 
apparaît Vaihaya, le clown, cette scène ne figure pas dans le prasańga 
et le caractère de Vijaya ne figure pas dans le texte écrit.14 

 

III. Transmission des textes écrits et non écrits 

Par le passé, les jeunes garçons désireux de devenir artiste dans le 
style Yakșagāna intégraient une troupe. Durant les premières années 
d’apprentissage, ils effectuaient des tâches diverses et variées tout en 
observant leurs aînés au moment de la représentation. Le maître 
enseignait dans un ordre tout à fait aléatoire une danse, un raga, un 
tala. Puis, lorsque le maître le proposait, les disciples montaient sur 
scène et imitaient les artistes avancés. La scène était en réalité le lieu 
de l’apprentissage par excellence, la véritable « école ». Le prologue 
était du reste le moment privilégié pour se familiariser avec la scène. 
À ce propos, Sanjeeva Suvarna15 semble très affirmatif :  

                                            
14 Ibid. 
15 Acteur, danseur et directeur du Yakșagāna Kendra, école de Yakșagāna située à 
Udupi. 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

118 

 

À l’époque il n’y avait pas de système de base pour apprendre le 
Yakșagāna. Les élèves répétaient ce que faisait le maître. Si le maître 
dansait la danse du Kōdańgi, le rupaka tāla alors ils imitaient la danse 
ou le tāla. Ils apprenaient par petits bouts. Dans le Yakșagāna Kendra 
aujourd’hui il y a un système qui a été mis en place pour enseigner les 
choses dans un ordre plus précis.16 

De même, Bhat résume l’apprentissage d’autrefois ainsi17:  

1. Le disciple apprend surtout en imitant et en copiant. 

2. La formation n’est ni organisée ni systématique. 

3. Les jeunes garçons intéressés rejoignent les troupes comme 
apprentis et/ou machinistes. 

4. Les différents aspects de cet art sont assimilés grâce à l’observation 
participante et par la pratique collective au sein de la troupe. 

Aujourd’hui, la plupart des candidats au métier d’artiste apprennent 
dans une école ou sous la direction d’un maître pendant la saison des 
pluies. Bien qu’il y ait toujours de jeunes garçons qui intègrent 
directement les troupes, cette pratique est de plus en plus rare. Le 
passage d’un système de transmission à l’autre débuta dans les 
années 1940, avec l’ouverture de « classes » tenues par des artistes 
professionnels pendant la mousson où l’enseignement devint plus 
méthodique et organisé. 

Bien qu’un support écrit existe, l’apprentissage du texte comme celui 
de la danse ou de la musique se fait par oral. Les poèmes qui 
constituent le prasańga ne sont jamais appris isolément. De même, les 
dialogues entre chaque chant et les règles régissant l’improvisation 
des textes doivent être appris en observant puis en écoutant les 
artistes confirmés. Ces dialogues sont rarement écrits, exception faite 
des publications pour les acteurs amateurs.  

 

                                            
16 Communication personnelle, février 2013 
17 Propos recueillis par Katrin Binder, Yakșagāna Rangabhûmi, the world of the 
Yakșagāna stage, drama und theater in Südasien II, Harrassowitz Verlag, 2013. 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

119 

 

 

Sanjeeva Suvarna (à droite) en répétition avec de jeunes acteurs 

 

IV. (Re)création du texte sur scène 

La (re)création du texte sur scène met en jeu différents éléments. En 
premier lieu, le registre linguistique et l’intonation tout à fait 
singulière semblent avoir été développés uniquement pour le 
Yakșagāna. En effet, si le prasańga est écrit dans un Kannada littéraire, 
enrichi de quelques termes Sanskrit, les dialogues sur scène sont 
donnés dans une langue plus « archaïque » et plus « fleurie ».  

Ensuite, une représentation, lorsqu’elle se prolonge jusqu’aux 
aurores, permet en réalité d’assister à deux ou trois prasańga. Pour 
tenir le public en haleine, la troupe doit alors varier l’intensité et la 
vitesse des danses, de la musique et du jeu toute la nuit durant. Selon 
Gururao Bapat : 

Généralement, la première moitié de la performance permet d’exposer 
des états émotionnels (bhāva) relativement tranquilles à travers la 
musique et la danse. Tandis que les évènements réalisés dans les 
petites heures du matin suivent un tempo plus rapide. Nous pouvons 
dire qu’il y a un changement de vitesse à l’approche de l’aube. C’est la 
pratique habituelle pour effectuer plusieurs prasańga. Le second aura 
généralement un tempo plus rapide. Dans le même ordre d’idée, vers 
trois ou quatre heures du matin, le chant du Bhāgavat est de plus en 
plus haut (aigu). Par conséquent les joueurs de maddale et de cende 
montent constamment l’accord de leurs instruments, pour rester en 
phase avec la voix du Bhāgavat.18  

                                            
18 Voir Semiotics of yakshagana, Guru Rao Bapat. 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

120 

 

Enfin, si il n’y a pas de metteur en scène ni de répétition à propre-
ment parler, la pièce qui est donnée à voir est le fruit d’une 
concertation entre les différents protagonistes et le Bhāgavat. Le rôle 
de ce dernier est décisif. Il choisit les poèmes qui présentent un 
intérêt. Il informe également les membres de la troupe de l’ajoût 
et/ou du retrait d’un poème, des modes mélodiques et des cycles 
rythmiques retenus. Ces informations sont déterminantes pour les 
entrées, les sorties des personnages et les séquences dansés. Pour les 
passages joués, il oriente pareillement les artistes sur les émotions à 
développer, sur la façon de dépeindre un caractère en particulier, sur 
les thèmes à privilégier. Sateesh Kadleya (Bhāgavat) explique son rôle 
de la manière suivante19:  

Je ne suis pas la seule personne à prendre les décisions. C’est une 
discussion commune. Mais généralement dans les troupes c’est le 
Bhāgavat qui prend les décisions pour la musique avant la 
représentation. C’est moi qui choisis les poèmes. Sur la totalité du 
prasańga, je choisis vingt, quarante, soixante poèmes cela varie. Le 
critère est qu’il ne doit  pas y avoir de manque dans l’histoire. Le 
public doit pouvoir suivre l’intrigue même si je ne chante pas tous les 
poèmes du prasańga. Et puis dans un prasańga il y a tellement de 
personnages, qu’on ne les joue pas tous en général. C’est aussi un 
moyen de sélectionner. 

Cette manière de (re)créer le texte sur scène, les artistes et le Bhāgavat 
l’apprennent de leurs maîtres. Mais la plupart acquièrent ce savoir en 
faisant. La pratique, la répétition, l’observation impriment en chacun 
d’eux une sorte de schéma implicite. Cette trame ou canevas se 
précise et s’enrichit tout au long de leur carrière années après années. 

 

Conclusion 

La (re)création du texte dans le Yakșagāna peut être explicitée ainsi: 
plutôt que d’apprendre par coeur une pièce ou de répéter 
inlassablement devant un metteur en scène pour pouvoir un jour 
interpréter un rôle devant un public, les artistes choisissent une autre 
voie. La manière de procéder, telle que j’ai pu l’apprendre et surtout 
l’observer dans la troupe du Yakșagāna Kendra d’Udupi, est que le 
Bhāgavat choisit des poèmes du texte « écrit » — prasańga qui mettront 
en valeur telles actions ou telles émotions, que les acteurs élaborent 
sur scène à partir de ces poèmes un nouveau texte « improvisé ». Le 

                                            
19 Communication personnelle, février 2013. 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

121 

 

passage du texte « écrit » au texte « improvisé » se fait grâce au texte 
« non-écrit » appelé nade. Ce dernier est transmis oralement par le 
maître. Il se développe grâce à la pratique de la scène, au contact des 
aînés et finit par s’incorporer. 

 

 

BIBLIOGRAPHIE 

Ashton Martha et Bruce Christie, Yakșagāna A Dance Drama of India, 
Abhinav Publications, New Delhi, 1977. 

Auboux François, l’Art du Raga, la musique classique de l’Inde du Nord, 
Musique ouverte, Minerve, Paris, 2003. 

Bertrand Daniel, La musique carnatique guide d’écoute de la musique 
classique de l’Inde du Sud, Editions du Makar, Paris, 2001. 

Binder Katrin, Yakșagāna Rangabhûmi, the world of the Yakșagāna stage, 
drama und theater in Südasien II, Harrassowitz Verlag, 2013. 

Clinquart Isabelle, Musique d’Inde du Sud petit traité de musique 
carnatique, Musique du Monde, Cité de la Musique/Actes Sud, 2001. 

Gorgi Balwant, « Yakshagana », in Folk Theater of India, London, 1966. 

Gründ Françoise, Inde du Sud Drames dansés Kathakali, Teru Koothu, 
Yakshagana, Collection Inédit, Maison des Cultures du Monde, 1 CD 
W260096, 1999. 

Hegde G. S. A Peep into Yakșagāna and Sanskrit Dramaturgy, Parimal 
Publications, Delhi, 2003. 

Hegde G. S, Yakșagāna and it’s Sanskrit Sources, Parimal Publications, 
Delhi, 1997. 

Karanth K. Shivarama, Yakșagāna, Abhinav Publications, New Delhi, 
1997. 

Pesch Ludwig, The Illustrated Companion to South Indian Classical 
Music, New York, 1997. 

Rangacharya Adya, « The Kannada Stage », in India Drama, Delhi, 
1954. 



TRANSCULTURALITÉ(S) : ARTS VIVANTS DE L’INDE CONTEMPORAINE 
 

 
 

 
 
  

122 

 

Ranganath H. K, The Karnatak Theatre, Prasārānga, Karnatak 
University, Dharwad, 1982. 

Raghavan V, « Yakshagana », in Readings on Music and Dance, Delhi, 
1979. 

Rao Bapat Dr. Guru, « Tradition and Innovation inYakșagāna: Kota 
Shivarama Karanth and Keremane Shambhu Hegde », Sangeet 
Natak, New Delhi, 1999, p. 3-15. 

Rao Bapat Dr. Guru, Yakșagaana Performance and meaning a semiotic 
study, Regional Resources Centre For Folk Performing Arts, Udupi, 
1998. 

Upadhyaya K. S, « Yakshagana Bayalata », in Sangeet Natak Journal of 
the Sangeet Natak Akademi, n° 11, New Delhi, 1969, p. 37-51. 

Kapila Vatsyayan, « Yakșagāna », in Traditional Indian Theatre Multiple 
Streams, Delhi, 1980, p. 33-47. 

Yakshagana, documentation of traditional Deevatige performance of 
Badagu Tittu, Hidimba Vivaha (Aragina Mane), DVD, 2009. 

 

 


