30

Histoire des mots /| histoire des idées

Francoise Graziani

Le concept d’étranger n’étant pas seulement 1i¢ a des conditions géographiques,
mais également aux mutations historiques qui s’opérent au cours des ages, j’ai entrepris
une série de cours destinés aux étudiants en littérature comparée, dont 1’objet est
d’approfondir diverses manieres de percevoir a la fois 1’étrangeté interne a une langue et
celle qu'un vocable peut induire en passant d’une langue a une autre. Le point de départ
de cette réflexion, que je crois pertinente dans son principe, au-dela des limites
chronologiques et linguistiques qui sont les miennes, a été la « translation » de concepts
grecs et latins dans les langues romanes, et notamment les déformations idéologiques
qui leur ont été imposées dans la langue frangaise au cours du XVIle siccle.

Cette réflexion, qui s’appuie sur I’expérience que m’ont données mes recherches
sur la culture baroque européenne dans ses rapports avec la culture antique, se
développe donc selon deux axes complémentaires, a la fois diachroniques et
synchroniques :

1. le passé comme étranger (observer, a I’intérieur d’une langue donnée mais aussi
du point de vue de la transmission des langues anciennes, comment le sens des mots
¢volue dans le temps, quelles sont les déperditions de sens significatives, et en quoi ces
pertes sont idéologiques)

2. comment les différences de point du vue et les choix idéologiques propres a
chaque langue déterminent des mutations sémantiques dans la transposition de concepts
ou de vocables d’une langue a une autre (du grec au latin, du latin a ’italien, de I’italien
au francais).

Cette méthode a des implications directes sur la pratique de la traduction, dont elle
est issue, et confirme la nécessité de tenir compte, pour traduire, de I’histoire relative
des langues autant que de la distance introduite par le passage d’une langue a I’autre
dans leur contexte historique et idéologique.

Fondamentalement comparative, elle est attentive a la multiplicité des points de
vue et a leur variabilité, et s’attache a restituer la richesse polysémique des langues
anciennes (dans la mesure ou il semble que le mouvement « historique » des langues
aille dans le sens d’une réduction progressive de cette polysémie). Elle se propose donc,
plutdt que I’histoire d’une langue nationale, d’enseigner 1’histoire relative des langues
qui sont (ou furent) connexes et historiquement liées, pour définir leur interaction
sémantique et les conflits dont elles sont le lieu et le symptome.



31

Exemples significatifs :

1. le mot latin ingenium, qui désigne une faculté de ’ame associée a I’imagination
et a I’esprit d’invention (identique a la métis des grecs), est intraduisible en francais
directement, parce que le mot correspondant n’existe pas. Transposé tel quel, avec toute
son ouverture polysémique, en italien (ingegno) et en espagnol (ingerio), ou 1’on
observe peu d’évolution sémantique du mot, il n’a pas été conservé en francais dans le
méme sens, mais se retrouve déformé et éclaté dans ses dérivés (génie, ingénieux,
ingéniosité, mais aussi ingénu). La faculté de I’ame correspondante se trouve absorbée
dans le mot francais « esprit », dont la polysémie est per¢ue comme équivoque et
produit une confusion de sens dont la langue du XVlIle siécle cherche a se débarrasser.
Or il s’agit 1a d’un des concepts fondateurs de la culture baroque (li¢ aux notions de
concetto et d’agudezza), qui résume tout ce que refusaient précisément les idéologues
du classicisme frangais du sie¢cle de Louis XIV (qui sont a I’origine de la fixation d’une
langue jusqu’alors évolutive). Si I’ingéniosité est devenue suspecte dans toute I’Europe,
et si les connotations attachées a la notion d’ingenium sont encore péjoratives dans la
langue francaise, c’est a cause de I’impérialisme idéologique qui a imposé les valeurs
francgaises comme modele de pensée dans I’Europe entiere a la fin du XVlle siecle. Si
I’on observe I’état de la langue francaise antérieur, au XVIe et au début du XVlIle siecle,
on peut y observer des traces d’une conception encore valorisante des connotations
« ingénieuses » du mot « esprit » (c’est aussi 1’esprit de finesse que Pascal oppose a
I’esprit de géométrie). L’anglais et I’allemand, qui ont transféré sur le wit et le witz les
valeurs exactes de I’ingenium sans conserver le radical latin, n’ont pas cédé, pour des
raisons historiques, a la soumission idéologique qui a perturbé le rapport des langues
méridionales a leur propre histoire, mais ont dissocié¢ wit et wisdom (assimilés dans
I’ingenium latin, car la sagesse antique était une postulation de la métis), et leurs
philosophes (Bacon) ont débattu du conflit inhérent & une « modernisation » des
fonctions de I’ame.

2. ’histoire du concept de temperamentum est d’un autre ordre : le mot se trouve
transmis dans toutes les langues romanes, mais c’est a I’intérieur des langues elles-
mémes que son sens évolue, jusqu’a devenir synonyme de « modération ». C’est 1a un
cas représentatif de perte de la charge polysémique du langage : a 1’origine, il s’agit
d’un mélange de substances matérielles (eau et vin, eau et couleurs, alliage des métaux,
complexion des humeurs dans le corps humain). Au sens figuré, le mot est encore utilisé
a la Renaissance, dans les langues italienne et francaise, pour désigner une hybridation
intellectuelle (le mélange des genres poétiques, par exemple). Puis, par contamination
avec les valeurs prises par le mot au Moyen-Age dans le vocabulaire spécialisé de la
philosophie morale, il va peu a peu désigner exclusivement 1’équilibre qui rendait le
mélange viable, et donc moralement acceptable : son sens s’infléchit alors vers I’idée de
« tempérance », étrangere a I’étymologie et aux valeurs sémantiques originelles. On voit
ici comment ’histoire des idées, 1’histoire des langues et la pratique littéraire sont
indissociables, puisque les mots changent de sens par I’intermédiaire de leur usage
métaphorique (mélanger 1’eau et le vin revient finalement a adoucir le golit du vin pour
le rendre consommable et digeste, mais il n’en est certes pas ainsi du mélange des
genres en littérature : c’est pourquoi le mot n’est plus utilisé en ce sens depuis le XVIle
siécle dans la langue francaise, car il induit une équivoque ; en revanche, il peut encore
étre utilisé en italien pour dire le mélange des genres et des styles).



32

3. le mot « monde » a une histoire complexe, dont les traces ont compleétement
disparu dans les langues modernes. En latin, mundum a exactement les mémes valeurs
polysémiques que le grec cosmos : ’un et ’autre nomment a la fois la beauté
(cosmétique) et 1’ordre du monde créé. D’ou la signification dérivée de 1’adjectif
mundus, qui signifie « propre, beau, poli, délicat ». C’est pourquoi dans la langue
francaise du XVlIle siécle, le « monde » est d’abord le beau monde de la cour, celui dont
les préoccupations futiles s’opposent a I’activité religieuse, contemplative (ce sont les
« mondains » que Pascal et les prédicateurs tentent de convertir a la religion). Mais c’est
aussi ce qui explique les liens entre « le monde » et « la mode », qui n’en est qu’une
dérivation. Quant a la signification commune de « monde » pour désigner ’univers, elle
est en fait, depuis les origines, strictement métaphorique et figurée.

Aborder I’histoire des idées par le biais de I’histoire des mots permet ainsi aux
¢tudiants non seulement d’actualiser leur rapport a la langue, mais aussi de mieux
comprendre les fondements de 1’évolution des concepts littéraires et philosophiques en
les situant dans leur contexte, et de mieux apprécier leur application pratique, que ce
soit pour I’étude des textes littéraires ou pour la pratique de la traduction.

Francoise Graziani est Maitre de conférences au Département de Littérature Frangaise
de 'université Paris 8, et spécialiste des liens entre la littérature, ’art et la philosophie
des XVlie et XVlIle siecles en France et en Europe. Ses domaines de recherche sont plus
particulierement centrés autour de la poésie baroque européenne, et de la poétique, la
philosophie et la mythologie antiques. Elle a également traduit et commenté Le Tasse
(Aubier, 1997), et édité la traduction de Philostrate (Champion-Slatkine, 1995).



